
 מצוות הייבום בביתא ישראל
 העדר קיום המצווה

 

 ?מדוע לא קיימו ביתא ישראל את מצוות הייבוםשאלה: 
 

 הימנעות מייבום בביתא ישראל: מבוא

בשני מקומות מתייחסת התורה לפרשת הייבום. במעשה יהודה ותמר )בראשית לח( 

 (פרק כה) .דבריםבספר ובפרשת 'כי תצא'. 

יש  אִּ ה לְׁ יֶה אֵשֶת הַמֵת הַחוּצָּ הְׁ ו וּמֵת אַחַד מֵהֶם וּבֵן אֵין לוֹ לאֹ תִּ דָּ ים יַחְׁ בוּ אַחִּ י יֵשְׁ )ה( כִּ

כוֹר אֲשֶר תֵלֵד יָּקוּם עַל שֵם  יָּה הַבְׁ הָּ הּ: )ו( וְׁ מָּ בְׁ יִּ ה וְׁ שָּ אִּ הּ לוֹ לְׁ חָּ קָּ לֶיהָּ וּלְׁ הּ יָּבאֹ עָּ מָּ בָּ ר יְׁ זָּ

חֶה  מָּ לאֹ יִּ יו הַמֵת וְׁ חִּ ה אָּ תָּ לְׁ עָּ תוֹ וְׁ מְׁ בִּ קַחַת אֶת יְׁ יש לָּ אִּ פֹץ הָּ ם לאֹ יַחְׁ אִּ אֵל: )ז( וְׁ רָּ שְׁ יִּ מוֹ מִּ שְׁ

ה  בָּ אֵל לאֹ אָּ רָּ שְׁ יִּ יו שֵם בְׁ חִּ אָּ ים לְׁ קִּ הָּ י לְׁ מִּ בָּ ה מֵאֵן יְׁ רָּ מְׁ אָּ ים וְׁ קֵנִּ ה אֶל הַזְׁ רָּ תוֹ הַשַעְׁ מְׁ בִּ יְׁ

יו רוּ אֵלָּ בְׁ דִּ ירוֹ וְׁ נֵי עִּ קְׁ אוּ לוֹ זִּ רְׁ קָּ י: )ח( וְׁ מִּ ה  יַבְׁ שָּ גְׁ נִּ הּ: )ט( וְׁ תָּ קַחְׁ י לְׁ תִּ פַצְׁ מַר לאֹ חָּ אָּ מַד וְׁ עָּ וְׁ

ה  כָּ ה כָּ רָּ מְׁ אָּ ה וְׁ תָּ נְׁ עָּ נָּיו וְׁ פָּ ה בְׁ קָּ יָּרְׁ לוֹ וְׁ ה נַעֲלוֹ מֵעַל רַגְׁ צָּ לְׁ חָּ ים וְׁ קֵנִּ עֵינֵי הַזְׁ יו לְׁ תוֹ אֵלָּ מְׁ בִּ יְׁ

מוֹ בְׁ  א שְׁ רָּ קְׁ נִּ יו: )י( וְׁ חִּ נֶה אֶת בֵית אָּ בְׁ יש אֲשֶר לאֹ יִּ אִּ שֶה לָּ אֵל בֵית חֲלוּץ הַנָּעַל.יֵעָּ רָּ שְׁ  יִּ

לא ייבמו ולא חלצו. התעלמות זו  –המסורת ההלכתית של ביתא ישראל התעלמה ממצווה זו 

אומרת דורשני, שהרי בדרך כלל נצמדו יהודי אתיופיה לפשט הכתוב וקיימו את דברי התורה 

 ככתבם וכלשונם. מדוע אם כן, התעלמו ממצוות ייבום וחליצה? 

חז"ל וגם דורות בימי . לעומת זאת רק לחלוץם, אלא ייבל ולא נוהגיםבימינו כמעט ביהדות 

גם  .היו שהעדיפו לייבם, כפשט התורה, ונקטו בחליצה רק בלית ברירההסמוכים אליהם 

אישה הייתה מאורסת לאח והתאלמנה במקרה שעדה השומרונית נהגו לייבם, אבל רק ב

 מהאירוסין ולא מהנישואין.

 אינואך  ,שלפניכם מעלה השערות שונות המלמדות על אורח החיים בביתא ישראלהדיון 

מוכיח בצורה חד משמעית מדוע נמענו ממצות הייבום. האם מנהגם מהדהד תהיות של חז"ל 

  העדה? או שמא ההימנעות מייבום הינה מנהג מקורי משל ,ביחס למצוות הייבום

 

  :העמדות
עד להולדת הינו זמני בלבד בין היבם לאשת אחיו, הנישואים אם היתר קושי פרקטי: עקב  (1

 .נראה מכתבי קייס אבא יצחק לאוהב גרכפי  ש .היה קושי פרקטי ביישומובן על שם האח ,
סתר את  להתרחק מאוד מחיתון עם קרובי משפחה, הדורשתשל הקהילה  , מנהג הזמד (2

 המצווה.ל וביטגרם למצוות הייבום ו
 .חשבו שאין משמעות לייבום שאין עמה נחלה משלהם ,בהעדר קרקעות (3
 מצווה.המחשש שמא ייבמו לא רק לשם  (4



 

  (יוסי זיו) :1עמדה 

. מיד לאחר לידת צאצא היתר זמנילפי מסורת העדה, ההיתר לשאת את אלמנת האח הוא 

לאח הנפטר, חוזרת האלמנה למעמד של אשת אח ונאסרת על גיסה מדין 'ערוות אשת 

טז(. יש קושי גדול בציווי על נישואין, הולדה ומיד אחריה גירושין, ולכן אחיך' )ויקרא יח, 

העדיפו שלא לייבם. גם לחלוץ אין צורך, שהרי אין סיבה לבייש את הנוהג כמנהג עדתו 

  ונמנע מייבום.

( להרחבה עיינו מסמך מצורףהשאלות ששלח אוהב גר לוצאטו ) 12-שאלת הייבום כלולה ב
 .19-ות החוקר הצרפתי אנטואן ד'אבדי, במחצית המאה האל קס אבא יצחק באמצע

 
רק אישה אחת מותרת לפלשה לפי חוק התורה ... אנחנו לא מרשים לגיס להתחתן עם הגיסה כי "

יכול ליפול בחטא של לנגוע ברכוש וכל מה ששייך לאח. לפי החוק אם הבעל נפטר בלי ילדים   הוא
מהאלמנה. אבל זה מאוד קשה להפסיק לחיות ביחד  אחד בודד האח של הנפטר צריך לקבל רק ילד

)נראה שכוונתו לומר שמותר לייבם רק עד לידת הילד הראשון ואז לעזוב את האישה, שהרי היא 
י"ז(. אפילו  –אשת אחיו וזרע כבר יש. מסיבה זו עדיף לא לייבם כי זה מאוד קשה לעזוב אישה וילד 

 –שכוונתו לנחלה, והרי ייבום קשור לירושת נחלת האח אין לנו רכוש וכך החוק לא שימושי )כנראה 
 "י"ז(.

ההדגשות באות נטויה במקור. ההערות בסוגריים  ידידי רפי בובלי ממרכז שפירא.-כותרת המאמר ותרגום התשובה באדיבות שכני)
 שלי )יוסי זיו(.

D’Abbadie Antoine, "Reponses des Falashas dits juifs d Abyssinie aux questions faites par M. Luzzato", Archives Israelites XII 
1851-1852, pp. 179269.  '259עמ.     

 

 תגובה: רונן אחיטוב

התשובה של קס אבא יצחק מושפעת אולי מבראשית לח כו, ולא יסף עוד לדעתה. זה באמת נראה בלתי 

שלל פירושים, אבל יתכן שבביתא ישראל אימצו את  אפשרי להפסיק ולעזוב את היבמה, וגם לפסוק הנ"ל יש

 .הפירוש המילולי

 

 (יוסי זיו): 2עמדה 

איסור נישואין בין קרובי משפחה עד שבע דורות, יצר רתיעה טבעית מנישואין  –מנהג ה'זמד' 

לאשת אח שנפטר ללא ילדים. נמצא שבעניין זה, התקיים בביתא ישראל הכלל הידוע )מסכת 

 ועוד(: 'מנהג מבטל הלכה'. סופרים יד, טז

 (יוסי זיו): 3עמדה 

מצוות הייבום קשורה בטבורה לירושת הנחלה. כך עולה בפשטות מנישואי רות ובועז )רות פרק א 

לנחלה'. כלומר,  –ה( וכדברי התלמוד )בבלי, יבמות כד, ע"א(: 'יקום על שם אחיו –ובמיוחד פס' ד

אח הנפטר, ובכך למעשה להקים את שם הנפטר על הבן שייוולד מהייבום עתיד לרשת את נחלת ה

( קבע: 'מי שייטבל כנוצרי יוכל לרשת את אדמת 1430–1413הקיסר הנוצרי איצחאק )צו נחלתו. 

אביו. מי שלא יעשה כן יהיה לפלאסי'. בהתאם למדיניות זו, האוסרת על כל מי שאינו נוצרי להוריש 

לאריסים על אדמתם, רועי צאן או בעלי מלאכה:  17-וה 16-קרקע, הפכו בני העדה במהלך המאה ה



ייתכן שביתא ישראל לא ראו טעם בקיום מצוות ייבום ללא הורשת  .קדרים, נפחים, אורגים ובנאים

 הנחלה.

חיפוש טעמים להימנעות מקיום מצווה היא מלאכה קשה, שאין ודאות בצידה. ככל שיחלפו השנים, 

תא ישראל ילך ויגבר. כל מי שיכול לפתח שיחה הקושי לברר טעמם של מסורות הלכתיות בבי

בנושא זה עם מי מבני העדה, ולשתף את כלל חברי הקבוצה בממצאים, יבורך. ויפה שעה אחת 

 קודם.

 תגובה: יואל שילה

 לא ברור אם הייבום קשור להורשת נחלה. אמנם חזל רואים ייבום

 כיווןבסיפור מגילת רות, אבל לפי פשט הסיפור יש כאן 'גאולה', 

 שבעז הוא לא האח של הנפטר.

 מענין איך זה מופיע בתירגומים של התנ"ך לגעז. האם המינוח בספר

 דברים זהה למינוח במגילת רות?

 תגובה: יוסי זיו

 .לספירה 300התנ"ך תורגם מיוונית לגעז, לשון הקודש העתיקה של חבש, כנראה לאחר שנת 

 .ום השבעיםתרגום זה נקרא 'אורית' והוא זהה לנוסח תרג

 

 .'בשפת הגעז אין מילה מקבילה ל'יבם

 :המתרגם השתמש במילה

  wärräsä.וורסה

 

 .הפירוש של המילה וורסה הוא גיס או גיסה

 .הוא יורש  wäraš  והשם עצם ווראש  ירש  פירושו wärräsä  הפועל וורסה

 

 .רגום המילה יבםניתן לשער בזהירות, שבגלל שוורסה=גיס=יורש, אז המתרגם בחר במילה זו לת

 .שהרי היבם הוא הגיס שעתיד לרשת את נחלת הנפטר

 

 תגובה: אמנון חבר 

  אנחנו מכירים בקשר בין יהדות אתיופיה ליהודי תימן אם 
עדיים שמרו את מצוות היבום והדברים כתובים בספר "המסוודה"  120יהודי תימן עד ה הרי 

  120השנים עד לתחילת ה 300במהלך  ספר הפרוטוקולים של בית הדין של צנעא 
 

 לעיון בקשר בין יהדות תימן ואתיופיה ראה דיון נפרד. 

 

 : מחשש ייבום ללא כוונה ראויה או חוסר חשש ל"אשת המת החוצה לאיש זר".4 עמדה

ייתכן שנבעה מחשש כעין דברי התנא הקדום אבא שאול, שסבר: 'הכונס  -לגבי ההימנעות מייבום 
כאילו פוגע בערווה, וקרוב בעיני להיות הוולד  -ם אישות, לשם דבר אחר את יבמתו לשם נוי, לש

ממזר', משום שייבום ללא כוונה למצווה הוא עבירה )ונחלקו עליו תנאים אחרים שדרשו 'יבמה יבוא 
 .מכל מקום'. יבמות לט,ב( -עליה 

 



להיות חליצה, והורו: ברם התנאים שנקטו כאבא שאול, הצריכו על כל פנים שבמקום הייבום צריכה 
מצוות ייבום קודמת למצוות חליצה. עכשיו שאין מתכוונים  -'בראשונה שהיו מתכוונים לשם מצוה 

  - 'לשם מצווה, אמרו: 'מצוות חליצה קודמת למצוות ייבום
 

וולעומתם, חכמי 'ביתא ישראל' הלכו צעד קדימה ואסרו לגמרי לחלוץ מחשש לייבום שלא לשמו, 
נתם מהבנת חז"ל, שהם,הבינו שכשהיבם מנוע כליל מלייבם מכוח גזירתם של זקני ועוד נבדלה הב

העדה, לא חייבתו תורה לעשות חליצה, שלפי משמעות הכתובים.היא עונש על סירובו להקים שם 
אין מקום להענישו. ולהשפילו בחליצה וכל הכרוך  -לאחיו, וכאן שהוא אנוס על פי גזירת הזקנים 

 .'.בה
 

לומר בדרך נוספת,, שהבינו שמה שאסרה תורה 'לא תהא אשת המת החוצה לאיש זר',  אולי ניתן
בא למנוע נישואיה לבן שבט אחר, אך כשהיא נישאת לבן שבטה, התקיימה בזה מצוות הייבום, אף 

אם אין זה אחי המת, והואיל והוחזקו כל 'ביתא ישראל' להיות מבני אותו שבט, סברו שאין 'היכי 
 .אשת המת 'החוצה לאיש זר', וכל מי שיישאנה קיים בה מצוות ייבוםתמצי' שתהיה 

ולפי אחת המסורות הרווחות בקרב בני העדה, שמוצאם מחיילים יהודים בצבא תלמי מלך מצרים 
  - שברחו לאתיופיה

נעשית תמיד בצנעא בחדר בבית הדין  יש לומר בפשטות שלא הכירו את החליצה, משום שהיתה
ולא במעמד פומבי. כנראה נהגו במצרים שלא לייבם אלא לחלוץ. ולפיכך את העובדה שאישה 

שבעלה נפטר נישאת לאחר ידעו כולם, אך את העובדה שמקיימים טקס חליצה לפני כן ידעו רק 
  ,'אלה הבקיאים ב'אותיות הקטנות

ממשפחתו ומקהילתו למשך שנים רבות, לא היו שם יציאות  שירות בצבא של זמנם ניתק את החייל
וחופשות, לא משק"י דת ורבנות צבאית. לא מכינות ולא ישיבות הסדר, ומטבע הדברים מי ששירת 

בצבא הגויים לא ידע את כל ההלכות, וכמו ה'קנטוניסטים' ברוסיה הצארית, היתה מסירות נפש 
 פרטיםעצומה על עיקר היהדות, אך שכחה של הרבה 

  
  

 
 


