
 תפיליןמצוות 

 העדר המצווה במסורת הקילה

 מבוא: 

 מדוע ביתא ישראל לא הניחו תפילין?

עוקב אחר התגלגלות קיום מצוות התפילין כפי שמוכר לנו מהספרות התורנית שלפניכם הדיון 

ההיסטורית והמחקר הארכיאולוגי. כל זאת כדי להבין מדוע יהודי אתיופיה לא קיימו את המצוות 

 בדומה לשאר קהילות ישראל בגלותם. 

 הדעות: 

בתקופת התפתח ונפוץ וג כיום הנהין אופן קיום מצוות התפילייתכן שת: מתפתח המצוו .1

ת יהודי לא הגיע לקהילהמצווה  םאופן קיולכן  .ותכהתנגדות לקמעות יווניהבית השני, 

בארכיאולוגיה שלפני ימי לכן אין ממצאי תפילין  אתיופיה וקהילות רחוקות אחרות.

  הבית השני. 

פעמים בתורה.  4לחוסר קיום אופן המצווה כפי שפורש  העדר ממצאים אינה ראיה, .2

 )הרב שמשון לוינגר(

קיום מצוות תפילין לאורך הדורות ידעה תקופות של שפל בעקבות רדיפות הגויים:  .3

רק מאמצים אדירים החזירו עטרה ליושנה והחזירו אותה לקיום רחב רדיפות הגויים. 

שנות ריפיון. לדעת הרב יואל  1000. זאת לאחר 13כגון מסע ר' משה קוצי במאה ה

השתמרה במסורת אין פלא לאור ריחוק הקהילה ורדיפות הנוצרים שהמצווה לא 

הקהילה שהחזיקה במסירות נפש אדירה על יהדותה עד לחזרתה לירושלים. הנס הוא 

 שהדבר לא קרה ברדיפות יהודים באירופה ובשאר העולם.

 

 :הדיון

 : ליאור1עמדה 

 מצוות מתפתחות:

אופן קיום מצוות התפילין התפתח ונפוץ כהתנגדות לקמעות היוונים ולכן לא הגיע לקהילות 

 יהודי אתיופיה וקהילות רחוקות אחרות. 

עבודת הדוקטורט של יהודה  אם להוסיף על דבריה של שושנה בסוגיית התפילין: לפי
נגד כשרה לקמעות שנהגו לשאת עליהם היוונים -, התפילין התעצבו כתגובת2008משנת  כהן

ובעקבותיהם המתיוונים. הוא מביא שפע ראיות מרתקות לכך, ביניהן העובדה הפשוטה 
או  שנמצאו תפילין שמורות היטב מתקופת הכיבוש הרומי, אך לא מתקופת הכיבוש הפרסי

מתקופות קדומות יותר. אף אחת מהתפילין שנמצאו עד כה מתקופת הכיבוש הרומי לא תואמת 
לתפילין שאנו מניחים היום, ואין סיבה מיוחדת להניח שרק תפילין פסולות להלכה מסוגלות 
להשתמר במשך אלפיים שנה. אם הכיבוש היווני של ארץ ישראל הוא שניתק את הקשר בין 

ומי האימפריה היוונית לבין אלה שמחוצה לה, אפשר להבין כיצד לא קהילות ישראל בתח
בהודו.  ני ישראלב התקיימה מסורת של הנחת תפילין, הן אצל ביתא ישראל בחבש והן אצל

 .יהודי קאיפנג איני יודע מה היתה המסורת הנקוטה בידם של
 

 תמיכה:  )הרב שרון שלום( 

מורי, פרופ' הרב נעם זהר, משער שהנחת תפילין בפועל החלה בתקופה מאוחרת יותר, ועד 

אז מצוות התפילין נתפסה כרעיון מחשבתי, "וקשרתם אותם על ידך והיו לטוטפות בין עיניך" 

http://www.amazon.com/Tangled-Up-Text-Tefillin-Ancient/dp/1930675798
http://www.amazon.com/Tangled-Up-Text-Tefillin-Ancient/dp/1930675798
http://www.amazon.com/Tangled-Up-Text-Tefillin-Ancient/dp/1930675798
http://he.wikipedia.org/wiki/%D7%91%D7%A0%D7%99_%D7%99%D7%A9%D7%A8%D7%90%D7%9C_(%D7%94%D7%95%D7%93%D7%95)
http://en.wikipedia.org/wiki/Kaifeng_Jews
http://en.wikipedia.org/wiki/Kaifeng_Jews


שיהיו חקוקים וקשורים בלב ובמוח. רק בתקופה מאוחרת הוחלט לא להסתפק בממד  –

 יטוי מעשי. האלגורי, ולשוות למצווה ב

 

פעמים  4 ה: חוסר בממצאים פיזים אינו ראיה לחוסר קיום אופן המצווה כפי שפורש2עמדה 

 בתורה. )הרב שמשון לוינגר(

שנה רק באקלים  2000מצוות התפילין מפורשת בתורה ארבע פעמים. תפילין יכולות להישמר 
מן הציבור בימי בית  מדברי יבש, ולכן נמצאו רק במדבר יהודה שם ישבו אנשי הכת שפרשו

שני, וכן פליטים שברחו לשם עם דיכוי המרד ברומאים. באותן קהילות נידחות בהן נשכחה 
מצוות תפילין, נשכחה גם העברית. אולי גם כאן תמצא 'מחקר' שייקבע שבמקור דיברו בני 

א ישראל בסינית ובאמהרית, ורק התנא רבי אליעזר בן יהודה שחי בימי הכיבוש הרומי המצי
  ?את השפה העברית ותרגם לה את כתבי הקודש

 

 : חגי משגבתמיכה

שמשון צודק לחלוטין. מחקר מדעי הרוח נוטה לעיתים קרובות לשכוח את העובדות הפשוטות  

ואת תנאי המחקר הבסיסיים: לא רק מה יש לנו, אלא גם מה אין לנו. דברים כמו פיזור של 

חוקו של חוקר במדעים של ממש, ידועים לחוקר נתונים, רצף, תנאים משתנים, שהם לחם 

מדעי הרוח רק מפי השמועה והוא לא יודע מה לעשות איתם. וכך מוצא את עצמו הארכיאולוג 

משתמש בנתונים סטטיסטיים כאחד הפיזיקאים, ופעמים רבות עושה מעצמו צחוק. העניין 

יהודה מהתקופות הפשוט הזה, שלמעשה אין לנו כל ממצא מתכלה ממקומות שאינם מדבר 

הנדונות, משתכח מהחוקרים, ומהממצא המקרי הזה שכן נמצא הם מוכנים להסיק מסקנות 

 מרחיקות לכת. וכך הופכת השאלה לתשובה, ההשערה לפסקנות, היהודי לגוי והגוי ליהודי.

 מברט: קושיה

ן הינה פעמים על התפילין. אבל לא רשום איך לקיים את המצווה. מצוות תפילי 4בתורה כתוב 

 חלק ממצוות הלכה למשה מסיני

באותן קהילות נידחות בהן נשכחה מצוות תפילין, נשכחה גם העברית, אולי גם כאן תמצא  "

לא ירדתי לסוף דעת במשפט  -"מחקר" שיקבע שמקור דיברו בני ישראל סינית ואמהרית וכו' 

 ..הנ"ל? אשמח להבהרות

 : הרב שמשון לוינגרתשובה

 
נשכחה לשון הקודש באתיופיה ברור שהתורה וכתבי הקודש ניתנו בעברית, ובשלב כלשהו 

מחמת הרדיפות הנוראות של הגויים )שלא היה להן אח ורע בשאר הגלויות(. לא ייפלא שנשכחו 
עוד כמה מצוות, כגון תפילין ציצית מזוזה ושופר, מצוות שדרך הכנתן דרשה מקצועיות שלא 

 .להניח שהיתה ל'ביתא ישראל' מסורת אחרת לגבי מצוות אלהנשתמרה. אין צורך 
בשאר ארצות עברו יהודים השפלה קבועה, אך פרעות היו עניין של התפרצויות פעם בכמה 
עשרות שנים שאחריהן חזרו לשגרה. באתיופיה הוציא השלטון את היהדות מחוץ לחוק במשך 

את הרוב הגדול של המצוות, אך אין מאות שנים. צריך להעריך את העדה על שהצליחו לשמור 
 !להתפלא שפרטים אחדים נשכחו

 

  (הרב יואל בן נון)קיום המצווה התרופפה עקב רדיפות הגויים : 3עמדה 

תפילין, כמו שהם  הרומאים רדפו מניחי -הקשר בין התפילין לבין הרומאים הוא בדיוק הפוך 
נגד הרומאים הקפידו להניח  קרעו וחיללו ספרי תורה מול עולי הרגל בירושלים, ולוחמי החרות

 .תפילין כל היום, כחלק מן החרות של עם ישראל שיצא ממצרים ועומד מול רומא



הגמרא מתארת את רדיפת התפילין בידי קלגסי רומא, ונס שנעשה לאלישע בר כנפיים, 
ווה זו לא מסרו ישראל נפשם עליה, ולכן לא נתקיימה בידם. בדרך כלל מסבירים, ואומרת, שמצ

שהכוונה להליכה בתפילין כל היום, כפי שנהגו רבי אליעזר ורבי עקיבא, ותלמידיהם לוחמי 
החרות, אבל במקורות רבים מתואר מצב קיצוני, בו רוב היהודים לא הניחו תפילין בחלק גדול 

יהודים מסרו נפשם על  -הרדיפות של אדריינוס אחרי חורבן ביתר  מאז של תפוצות ישראל,
 .ברית מילה ועל שבת, ולא על תפילין

אילו  -כך ניתן להבין איך יכלה להיות מחלוקת רש"י ורבינו תם על סדר הפרשיות בתפילין 
היתה מסורת ברורה וחזקה לא היה מקום למחלוקת כזאת. ייתכן, שמחלוקת זו שררה גם בימי 

"ל, וזה תלוי בפרשנות התפילין שנמצאו במצדה ובמערות מדבר יהודה )חוץ מקומראן(, חז
  .שבעיקרי ההלכות הם תואמים להלכת חז"ל

היא של ר' משה מקוצי,  לספירתם( 1235העדות החשובה ביותר מתקופת הראשונים )
ל כדי לשכנע ספר מצוות גדול )סמ"ג(, והוא מתאר איך נסע בקהילות ישרא -בהקדמתו לחיבורו 

אותם, שכל אדם חייב להניח תפילין של יד ושל ראש בכל יום, ואיך החזיר את קיום המצווה 
 .שנה!( 1100בקהילות )אחרי רפיון של 

הסמ"ג מנה את מצוות התפילין כמצוות ג' וד', אחרי מציאות ה' וייחודו, כחלק ממאמציו להחזיר 
 .את היהודים למצוות אלה

בגלויות ישראל,  תפילין )סדר הפרשיות(, וגם קיום המצווה, היו רפוייםמכאן ברור, שמסורת ה
 .אלא שהנר לא כבה לגמרי, וקמו גדולים כמו ר' משה מקוצי והחזירו עטרה ליושנה

 .גם לספרי תורה ולספרי קודש, ובפריז שרפו את התלמוד, ועוד, ועוד הנצרות התנכלה
אתיופית הצליחה יותר, שלטה באופן מוחלט הנצרות ה בגלל הבידוד, ובגלל המלחמות הקשות,

'ביתא ישראל'  וכך הפכה בכל כתבי הקודש עד שלא נשארו ספרי תורה מקוריים בלשון הקודש,
בתרגום התורה לגעז )מתרגום השבעים(. גם לא קשה להבין מה קרה  לתלויה בכתבי הקודש

 .חץ, ק"ו באתיופיהאם באירופה לא קיימו מצוות תפילין מאות שנים בגלל הל -לתפילין 
בקלות יכול היה לקרות גם בספרד ובאשכנז, שספרי קודש ותפילין היו נעלמים כליל, אלא ששם 

 .לא היה בידוד גמור, וגדולים כר' משה מקוצי יכלו לחולל נס, ולהושיע
 .באתיופיה, הנס היה בעצם ההישרדות, תוך מחיקת סממנים נוצריים מספרי הקודש של העדה

 
 

 ב שמשון לוינגר: הרהרחבה

  '-לאנשי 'אתר מגילות מדבר יהודה
בסקירה מובאים דברי 'אגרת מקצת מעשי התורה' שם מפורש שהם עזבו את  17בסעיף 

ירושלים כדי להיבדל מטומאות העם. הפרושים נזהרו יותר משאר העם בענייני מעשרות 
ובענייני טומאה וטהרה כגון אכילת חולין בטהרה. אך לא הקימו כת אזוטרית ולימדו תורה לכל 

וי מתלמידיו של אהרן אוהב שלום ורודף שלום אוהב את הבריות מי שרצה ללמוד. הלל אמר: ה
ומקרבן לתורה. גם שמאי שהקפיד יותר על התאמת התלמידים, דרש: הוי מקבל את כל האדם 

 .בסבר פנים יפות. שניהם היו מה'עמך', הלל חוטב עצים ושמאי בנאי
 -חוברה לה יחדיו בעליה לרגל לא הקפידו הפרושים על הפרדה מעמי הארץ ודרשו 'כעיר ש

שעושה את כל ישראל חברים'. אף בעניין מעשרות לא היה ניגוד גמור. המצב היה ש'רוב עמי 
הארץ מעשרין', ולכן אף שחששו לכתחילה למיעוט שלא הקפידו, הקלו לעניים לאכול 'דמאי' 
 וכן סמכו על עדות עם הארץ בשבת משום ש'אימת שבת עליו ואינו משקר'. הנזירים הקפידו

על אי שתיית יין, אי הסתפרות ואי היטמאות למתים. מלבד זה היו מעורבים בין הבריות. עמי 
 .הארץ הזדהו עם הפרושים, וכשהכהן הגדול הצדוקי ניסך המים על רגליו רגמוהו באתרוגיהם

 
 - נון-ולרב יואל בן

י יביאך מימין; לגבי תפילין דרש"י ורבנו תם. לפי משמעה של הברייתא במנחות: 'קדש לי והיה כ
שמע והיה אם שמוע משמאל', ניתן להבין ששתי השיטות נכונות. כעין זה פירש בערוך השולחן 
או"ח סי' לד )על פי הזוהר( שהמחלוקת היא לא שזה כשר וזה פסול, אלא מה עדיף? והוא 

הזוהר, שהסדר של רש"י שבו מסתיימות הפרשיות ב'והיה אם שמוע' המדברת  מסביר על פי 
יתאים  -מתאים יותר לזמן הזה; בעוד שלעתיד לבוא שתהיה עבודה מאהבה  -שכר ועונש על 



יותר הסדר של רבנו תם, שבו מסתיימות הפרשיות ב'שמע' שבו יש רק 'ואהבת' ולא מדובר על 
 נש. שכר ועו

 


