
 התפתחות התורה שבעל פה מסיני

 מקרה בוחן: "ממחרת השבת"

 מבוא

אמֹר' בהר לפרשת  ר ה' אֶל מֹשֶה לֵּ פתיחה מיוחדת. במקום הפתיחה השגרתית: 'וַיְדַבֵּ

ר ה' אֶל מֹשֶה  הַר החוזרת כשבעים פעמים בתורה, פוגשים אנו פתיחה מעט שונה: 'וַיְדַבֵּ בְּ

אמֹר'. מדרשי חז"ל, שהיו קשובים מאוד לכל חריגה בכתוב, הסתערו על הפסוקים  סִינַי לֵּ

 בשאלה המפורסמת שהפכה להיות מטבע לשון שימושי בהקשרים רבים. ספרא בהר א, א: 

והלא כל המצות נאמרו מסיני? אלא מה שמיטה נאמרו  מה ענין שמיטה אצל הר סיני

 . ו כללותיהם ודקדוקיהם מסיניכולם נאמרכללותיה ודקדוקיה מסיני, אף 

וכאן יבואו המתעניינים במסורת ביתא ישראל וישאלו: אם יהודי אתיופיה היו שותפים במעמד 

הר סיני, הרי ששמעו את כל 'כללותיה ודקדוקיה' של תורת ישראל. מדוע אם כן, קיימים כל 

 ם היהודי?כך הרבה הבדלים בין ההלכה האתיופית להלכה הרבנית המקובלת על רוב הע

כחמץ, נידה נדרשת  מדוע על פי ההלכה האתיופית אין למול תינוק בשבת, גבינה מוגדרת

 ?ועוד הבדלים לרוב בשבת אסור לחמם אוכל לעזוב את הבית

אם התורה שבפעל פה נתנה מסיני כיצד ניתן להסביר את ההבדל בין מסורת ביתא 
 ישראל לתורה שבעל פה של חז"ל?

 העמדות:

כללי התורה נתנו מסיני אך הפרטים התבררו לאורך כללי מסיני, פרטיה לדורות: :  1עמדה 

הדורות , פרטים רבים פורטו לאחר עזיבת ביתא ישראל את שאר העם בתקופת חז"ל. )יוסי 

 לפירוש ספר עיקרים ומשנה והקדמת הרמב"ם למשנה( בהתאמהזיו, 

משה מסיני הינה ההלכה הקראים טוענים שתורת  תוספות להלכה קדומה: :2עמדה 

חז"ל פתחו והוסיפו לדעתם   .הקדומה שנשתמרה אצל יהודי אתיופיה והעדה הקראית כאחד

שהולידה בעולם, נית החכמה היוושהתפתחות הושפעה מהתפתחות לתורה זו. יש המציעים 

חות תלהתפ. לדעתם השפעה זו הובילה הגדרות דקדקניותהיוצרת  ,חקירה שכלית

 חז"ל. ההלכה בבתי המדרש של הקודיפיקציה של 

' לבין ההקבלות בין הפרשנות של 'ביתא ישראל :דומים לחז"לביתא ישראל : 3עמדה 

מסורת העדה אינה זהה באופן מלא לשום מסורת אחרת, לא  .הפרשנות הקראית הן חלקיות

משמעותי  מקרה בוחן חז"ל ולא הכתות, ומקורה אולי ביהודי מצריים בימי הבית השני.

מסורת ביתא ישראל  .מצוות ספירת העומר "ממחורת השבת"פירוש להשוואה ביניהם היא 

, הקראים פירשו "מחרת שבת בראשית" וחז"ל "ממחרת כל חג הפסח" כפשט הכתוב הפירש

ייחודה סוגיה רוויית מחלוקת זו מדגישה את . הכריעו מ"מחרת יום טוב הראשון של החג"

ב העם היהודי, גם אז וגם ה בכך שמעולם לא נתנה יד לפילוג בקרוערכה האדיר של הקהיל

 )הרב יואל בן נון(היום. 

י העסיק הדיון אודות מקור התורה שבעל פה מסינ עוצמת התפתחות התושב"ע:: 4 עמדה
הפלא העצום של התורה שבפעל פה טמון בהתפתחותה ועוצמת . את חכמי ישראל לדורותיו

שכל מי  ההיסטוריה מוכיחהפריחתה, ולא רק במבחן היצמדותה לקריאת פשטי הכתובים. 
שלא נוטל חלק בהליך הדינמי והמורכב הנקרא "תורה שבעל פה" יימצא את עצמו במקום 

 אחר.



 

 

 תמצית הדיון

ת התורה שבעל פה מסיני לבין המסורת השונים המופיעים במיוחד הדיון נפתח בשאלה אודות היחס בין נתינ

בין ביתא ישראל למסורת חז"ל. הדיון העלה מקרה מבחן משמעותי וטעון מאוד בין חז"ל לבין הפרשנות 

פרשנות מצוות ספירת העומר מ"מחרת השבת". הדיון העלה שאלות וראיות רבות ביחס לפרשנות  –הקראית 

הגים השונים לקיומו, במנהג חז"ל )ממחרת ט"ו ניסן(, ביתא ישראל )ממחרת כד ניסן(, נדברי התורה ביחס למ

והקראים )ממחרת השבת שבפסח(. עוצמתו של הדיון משקף את חשיבותו בהבנת התורה שבעל פה 

והתפתחותה כמקרה מבחן לשאלת הפתיחה. בסיום הדיון נשאל האם מסורת העדה ידעה שיוניים לאורך 

סברה שרדיפות ושמד הולידו שינויים ממנהג ישראל הקדום בהלכות חז"ל לעומת שלווה יחסית  הדורות, והוצע

 שאפשרה שמירה לאורך זמן על מנהג קדום אצל ביתא ישראל.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



פרטים רבים :  יוסי זיו כלליה נתנו מסיני אך הפרטים התבררו לאורך הדורות , 1עמנדה

 . בתקופת חז"ל ביתא ישראל את שאר העםלאחר עזיבת פורטו 

שנים רבות התייסרתי בשאלה זו, עד שהאיר ה' עיניי במדרש לא כל כך ידוע אך חשוב מאין 

דֻת  י לֻחֹת הָעֵּ ינַי שְנֵּ תוֹ בְהַר סִּ ר אִּ ן אֶל מֹשֶה כְכַלֹּתוֹ לְדַבֵּ תֵּ כמותו. על הפסוק בשמות לא, יח: 'וַיִּ

ים בְ  ים', אומר המדרש בשמות רבה פרשת כי תשא מא, ו: לֻחֹת אֶבֶן כְתֻבִּ  אֶצְבַע אֱלֹהִּ

וכי כל התורה למד משה? כתיב בתורה )איוב יא( 'ארוכה מארץ מדה ורחבה מני ים' 

, הוי כללים למדהו הקדוש ברוך הוא למשהולארבעים יום למדה משה?! אלא 

 ככלותו לדבר אתו. 

 

דרכו של עולם, שכאשר מיישמים כללים ועקרונות  בהר סיני ניתנו הכללים ולא פרטי הפרטים.

לפרטים מעשיים, נוצרים הבדלים. הנחה מסתברת היא, שבשלב מוקדם של תהליך 

התגבשות ההלכה, ביתא ישראל כבר היו בדרכם לגלות. נמצא שבני העדה לא הכירו חלקים 

 נרחבים של התושב"ע; אותם חלקים בהם נתגבשו הכללים לפרטים. 

לפנינו אם כן שני מדרשים המשיבים תשובות שונות לשאלה מה ניתן בסיני. לפי הספרא, 

כללים ופרטים ולפי שמות רבה, רק כללים. ייתכן שהמדרשים משלימים זה את זה ולא 

סותרים, כי כל מדרש מכוון להיבט אחר של הנושא: הספרא נושא מסר חינוכי ודרישה 

כה בשולחן ערוך מחייב כהלכה למשה מסיני. מבחינת כל סעיף קטן שנפסק להל –ההלכתית 

המחויבות לשמירת ההלכה, אין הבדל בין 'אנכי ה' אלוהיך' ובין הלכות ברכת 'אשר יצר'; 

ריאלי של מה קיבל משה בסיני -הכול ניתן מסיני! ואילו שמות רבה שואף לתיאור היסטורי

עבור משה ובני דורו ולכן משה הלכה למעשה. פרטי הפרטים של התושב"ע לא היו רלוונטים 

 קיבל בסיני כללים, עקרונות יסוד אשר מהם ייגזרו פרטי ההלכה בכל דור ודור. 

כך ניתן ליישב את מחלוקת המדרשים ולהציע הסבר סביר להיעדרות חלק ניכר מהתושב"ע 

 ממסורת ביתא ישראל.

 : רונן אחיטוב תמיכה

ספר העיקרים לר' יוסף אלבו, מאמר  אצלהרעיון של מסירת כללי התורה בלבד נמצא גם 
 שלישי פרק כג:

בשביל   ועל זה הוא שאמרו רבותינו ז"ל לא כרת הקדוש ברוך הוא ברית עם ישראל אלא
 שבעל פה.  תורה שבעל פה, וזה לפי שאין מציאות להבנת התורה שבכתב אלא עם תורה

 בכל הזמנים;  ועוד לפי שאי אפשר שתהיה תורת השם יתברך שלמה באופן שתספיק
הנפעלים הם רבים   לפי שהפרטים המתחדשים תמיד בעניני האנשים, במשפטים והדברים

כוללים נרמזו בתורה בקצרה,   מאד משיכללם ספר, על כן נתנו למשה בסיני על פה דרכים
הפרטים המתחדשים. והם הדרכים שנזכרו   כדי שעל ידם יוציאו החכמים שבכל דור ודור

חלתו באותה ברייתא המתחלת "ר' ישמעאל אומר בשלש עשרה מדות בתורת כהנים בת
הדרכים או אחד מהן יודע כל מה   התורה נדרשת מקל וחומר מגזרה שוה" וכו'. ועל ידי אותן

 שלא נמצא בתורה בפירוש.

 : יהודה שרון תמיכה

ורו למשנה. הוא תוקף שם את אבן דאוד )לא הראב"ד לביא מתאים מאוד להקדמת הרמב"ם
גדול אלא הראב"ד הראשון שנרצח עק"ה לפני שהרמב"ם נולד(. נושא המחלוקת ביניהם ה

למה יש מחלוקת... לשיטתו הכללים נמסרו בסיני, וכל אחד מבין כדרכו על רקע מקומו  –הוא 
 .וזמנו



 משה בן יוסף פירוז: 2עמדה 

 
והפרשנות הקראית אני רוצה להציג צד אחר של המשוואה. הכיצד שגם הפרשנות האתיופית 

 לטקסט זהות ורק ההלכה הרבנית שונה?
)אין למול תינוק בשבת, גבינה מוגדרת כחמץ, נידה נדרשת לעזוב את הבית, בשבת אסור 

לחמם אוכל(אציין את העובדה ששתי הקהילות לא היו בקשר מאות בשנים ולמרות זאת 
 הפרשנות שלהן זהה.

 

רת משה מסיני הינה ההלכה הקדומה *)הערת שלי: במילים אחרות משה טוען שתו

 שנשתמרה אצל יהודי אתיופיה והעדה הקראית כאחד ורק חז"ל הוסיפו לתורה זו(  

 : גלעדקושיה

 , שלום החכם הראשי של העדה הקראית הרב משה בן יוסף
 . הערתך חשובה ויש להתייחס אליה ברצינות

תר מותאמת לפשט דעתי האישית הינה שההלכה האתיופית והקראית במבט כללי יו
 . ללא פרשנות חדשנית  הכתובים ולחיים הטבעים של עם ישראל בעבר

 פרשנות חדשנית מאופיינת בחלוקה ובתתי חלוקה של נושאים ותת נושאים ומצבים משתנים
. 

בעולם העתיק המציאות הייתה פחות מורכבת ויותר טבעית כך גם המדע והרפואה העתיק 
 . רבות ומגוונות  דיספלינותהיו כלליות ולא בעלות 

וסיבוכיות והגדרות של   מכניסת החוכמה היוונית שהחלה את המהפכה בדעת של חקירות
תת נושאים .המדע והרפואה והדת עברו את אותה מהפכה בעקבות השפעת המהפכה 

 . היוונית
יאציות ראשית חכמת יוון החלה )ללא דיוק היסטורי ( בבית שני והתעצמה מאז ועד ימינו בוור

 .שונות
לאור המחקרים וגם פרשנות מסוימות בחז"ל הפרשנות של חז"ל את התורה ועקב כך 

 . ההלכה הסתעפה רק מבית שני והלאה
 : למסקנה

לדעתי הפרשנות הקראית והאתיופית הינה הפרשנות הטבעית המקורית, חז"ל כרפורמה 
 . פיתחו את שיטתם בפרשנות התורה במקביל למהפכת חוכמת יון

אור התאוריה שלי, יש מקום של כבוד והערכה למסורת האתיופית והקראית כיון שהינה ל
  וכן למסורת ההלכתית של חז"ל קרי הרבנית כיון  הטבעית והמקורית

שהתפתחות והפרשנות הרבנית התקבלה בעם ישראל . אך הדרישה לעליונות ולבלעדיות 
 . ורמיסת שאר המסורות אינה מקובלת

לויה לפי הרב זקס בשינוי קריאת הטקסט משמאל לימין ושימוש במוח *)מהפכת יוון ת
הימני שדרכו לפרק ולנתח מרכיבים לפרטים ולחלקים לנושאים ותתי נושאים כדברי 

 גלעד שיצר את תהליך ה"קודיפיקציה" של ההלכה של חז"ל היקרים. 

 

 פתיחת דיון מעמיק אודות "ממחרת השבת"

 תגובה: הרב יואל בן נון
ות בין הפרשנות של 'ביתא ישראל' לבין הפרשנות הקראית הן חלקיות, והמסקנות ההקבל

 .העולות כאן נובעות מהשקפות עולם אישיות



(, 19בספירת העומר למשל, ספרו ב'ביתא ישראל' ממחרת השבוע של כל ימי החג )היום, 
  .וזה באמת פשט הכתוב בספר ויקרא

המצות, בעוד ספר היובלים ועדת היחד ספרו הקראים סופרים ממחרת השבת שבתוך חג 
ממחרת השבת שאחרי כל ימי חג המצות, בלוח שאין בו כלל חודשי ירח. הלכת חז"ל 

 -מבוססת על הפסוק בספר יהושע )ה', יא(, שפירש את "ממחרת השבת" כ"ממחרת הפסח" 
העומר מזכיר את הכניסה לארץ החקלאית, ובימי יהושע זה התרחש באמת "ממחרת 

 ."פסחה
 

אני מכבד מאד את המסורת של 'ביתא ישראל' ולומד ממנה הרבה גם על הבנה טובה יותר 
 - של מסורת חז"ל

מסורת זו איננה שווה לשום מסורת אחרת באופן מלא, ומקורה לדעתי בחלק מיהדות מצרים 
 מימי בית שני, כפי שהסברתי באריכות בפרק על הלוח והחגים ב'ביתא ישראל', בספרי זכור

 .ושמור, פרק יג
אני אוהב את 'ביתא ישראל' במיוחד מפני שמעולם לא נתנו ידם לפילוג כיתתי בעם ישראל, 

 .לא בימי בית שני, ולא כיום

 תגובה: )גלעד(

 .הפרשנות הקונקרטית פחות מטרידה אותי נקודת ההנחה שלי היא שיש לכבד כול מסורת
ל לחוכמת יון שבה התחילו לחלק עיקר טענתי היא שהפרשנות של חז"ל התפתחה במקבי

 .את עולם הטבע לדספלינות.כך גם חז"ל התייחסו לעולם ההלכה ופרשו את המקרא
החלוקות של חז"ל והפרשנות היית   קשה לי להאמין שבמדבר ובכניסה לארץ ובבית ראשון

 .קיימת
 .החיים והטבע היו יותר פשוטים ופחות מורכבים

 .גורם להלכה נוקשה אך היא הייתה ללא פלפולכך גם ההלכה.יכול להיות שזה 
 .כך שהפרשנות של ביתא ישראל והקראים יותר מתאימה לדעתי למה שנהגו אז

 ,בברכה
 גלעד

 

 הרב שמשון לוינגרקושיה: 

ישנה תנועה של השפעה הדדית בין יהודי אתיופיה ושאר יהודי העולם לאורך הדורות כך 
 שלא ניתן להסתמך על הקבלות לקבוע את מועד גלותם לאתיופיה. 

קשרים והשפעות הדדיות בין 'ביתא ישראל' ליהדות מצרים לזרמיה השונים, קראים ורבניים, 
היות קשרי מסחר בין אתיופיה למצרים הסמוכה יכלו להיות גם אחר ימי בית שני. הרי יכלו ל

לה. כשם שאלדד הדני יצא מאתיופיה בזמן הגאונים והסתובב בבבל ובצפון אפריקה וכשם 
יהודים מאתיופיה במצרים ובמזרח  16-שהרדב"ז ור' עובדיה מברטנורה פוגשים במאה ה

 .התיכון
ביתא ישראל', והחל דוגמאות להקבלות:. המנהג להתענות בערב ראש חודש, הקיים ב'

נפוץ בכל קהילות ישראל בהשפעת מקובלי צפת. שיתכן שמקורו מיהודי  16-מהמאה ה
 .אתיופיה

קשר, חששו הן השל"ה והן חכמי   ויש הקבלה שנבעה מהתיחסות סברתית דומה. כך בלי
 .'ביתא ישראל' לכשרות תרנגולי הודו, שלא היתה בהם מסורת

מנהג שנשים מגלחות שערן לפני טבילה מחשש חציצה, דוגמה נוספת להקבלה ללא קשר. ה
שהיה נפוץ הן בחלק ממזרח אירופה, והן באתיופיה עד לפני כמה עשרות שנים )כזכור לי 

 (ברשת,' יודא, שהיה שליח בשנות החמישים, במאמרו 'הפלשים-מעיד על כך משה בר



 : הרב יואלתשובה

ביהדות מצרים בימי בית שני, וכך גם הקרבת ה'אורית' מקורה בתרגום השבעים שהיה נהוג 
ראה גם )בספרי זכור ושמור, פרק יג( את ההסבר על  .קרבנות ב'מסגיד' )מקדש חוניו, ועוד(

 .חנוכה מול צום מתתיהו, בקבוצות של יהודים שלא קיבלו את הלכת מתתיהו להילחם בשבת

 לרב יואל )יעקוב לויפר( קושיה: 

יתא ישראל' לבין הפרשנות הקראית הן חלקיות, והמסקנות ההקבלות בין הפרשנות של 'ב
 גם מסקנותיך .העולות כאן נובעות מהשקפות עולם אישיות

(, 19בספירת העומר למשל, ספרו ב'ביתא ישראל' ממחרת השבוע של כל ימי החג )היום, 
פשט הכתוב? לענ"ד לא מיניה ולא מקצתיה פשט  .וזה באמת פשט הכתוב בספר ויקרא

הוא 'ממחרת שבת בראשית' ]הראשונה לאחר שמצאו שעורה בשלה שאפשר הכתוב 
לקוצרה[. דרך אגב, גם הקראים באמת אינם מפרשים כך, ולכן אינם ממש הפשט. אבל 

 העמדה שלהם שמדובר בשבת ממש היא הכי קרובה לפשט
הקראים סופרים ממחרת השבת שבתוך חג המצות, בעוד ספר היובלים ועדת היחד ספרו 

ת השבת שאחרי כל ימי חג המצות, בלוח שאין בו כלל חודשי ירח. הלכת חז"ל ממחר
 -מבוססת על הפסוק בספר יהושע )ה', יא(, שפירש את "ממחרת השבת" כ"ממחרת הפסח" 

העומר מזכיר את הכניסה לארץ החקלאית, ובימי יהושע זה התרחש באמת "ממחרת 
לא יודעין מפשט הכתוב ]שראב"ע אני לא יודע אם אתה מתעלם ביודעין או ב ."הפסח

כבר רמז עליו[. 'ממחרת הפסח' היינו מחרת ארבעה עשר, רק זה נקרא 'פסח' בכל 
התורה, כלומר: בני ישראל אכלו בשנה הראשונה חדש ביום חמשה עשר! זה לא כהלכת 

חז"ל אלא כהבנה הקראית ש'ממחרת השבת' היינו שבת בראשית, וכנראה שיום טוב 
 .חל באותה שנה ביום שישיראשון של פסח 

 : הרב יואלתשובה

הפשט בפסוקי הספירה עצמם בתורה הוא 'שבת' = 'שבוע', וכך "שבע שבתות" = "שבעה  .1
שבועות", "עד ממחרת השבת השביעית" = ממחרת השבוע השביעי; לכן מסורת 'ביתא 

 !ישראל' שקראה את "השבת" כשבעת ימי חג המצות היא הפשט
בראשית' מוציא את הכתוב מהקשרו שאחרי חג המצות, ומכניס לכאן  כל מי שאומר 'שבת

 .'שבת בראשית' שהוא מביא ממקום אחר
 
 -, לפחות כל הלילה עד היציאה, והוא יום חג מלא 15אלא גם  14פסח' בתורה איננו רק '

ליל הסדר  - 16וגם  15"ולא ילין לבקר זבח חג הפסח", ולכן "ממחרת הפסח" יכול להיות גם 
 .וא שני חגים חופפים, פסח וחג המצותה

טבע והיסטוריה נפגשים בשבת ובלוח החגים,  -מי שימצא זמן לקרוא בספרי 'זכור ושמור' 
 .ימצא הרחבת דברים, וגם הפרק על ביתא ישראל

 ארי גייגר קושיה:

לא בטוח שהפסוק "ולא ילין לבקר זבח חג הפסח" מוכיח שגם ליל ט"ו בכלל פסח, כי יכול 
להיות שהקרבן נקרא על שם זמן ההקרבה שלו ולא על שם זמן אכילתו. לדוגמה, קרבנות 
הציבור של השבתות והחגים נאכלים גם בלילה שאחרי השבת או החג, למרות שזה כבר 

 מוצאי השבת/החג.
אבל יש אולי ראיה מכך שבלילה הזה פסח ה' על בתי בני ישראל במצרים. העובדה שהתורה 

שמוקרב בי"ד על שם מאורע שאירע בליל ט"ו מראה שגם הלילה הזה הוא  מכנה את הקרבן
 פסח.

  



 : הרב שמשון לוינגרתשובה ל)קושיה לעיל(

ועכ"פ מסורת 'ביתא ישראל' ומסורת חז"ל שוות בכך שסופרים ממחרת יו"ט )לחז"ל  -ליעקב 
שסופרים ממחרת שבת מיו"ט ראשון ול'ביתא ישראל' מיו"ט שני(, בניגוד לצדוקים ולקראים 

 .בראשית

וכפי שהוזכר, מוכח ביהושע שאכילת החדש היתה 'ממחרת הפסח'. אולי נקרא יו"ט ראשון 
 ''שבת' משום היותו 'יום השבתת החמץ', ככתוב: 'ביום הראשון תשביתו שאור מבתיכם

 תשובה נוספת:
"והיה  -דורות ניתוח מדויק )לדעתי( של שמות י"ב מוכיח, שיש יום שלם לפסח והוא חג ל

היום הזה לכם לזכרון, וחגתם אתו חג לה', לדרתיכם חקת עולם תחגהו" )יד(, ועליו יבואו 
לכן יש שם מתח בין היום "הראשון" של השבתת החמץ, לבין - "..."שבעת ימים מצות תאכלו

בראשן )=בחדש "- היום "הראשון" של שבעת הימים, ולכן נדרש ההסבר המלא בסיכום )יח(
 -תאכלו מצות, עד יום האחד ועשרים לחדש בערב  בערב ן( בארבעה עשר יום לחדשהראשו

 ."...שבעת ימים

פסוק זה כולו מיותר לגמרי, אלא אם יש חפיפה בין חג הפסח )="היום הזה"; "...בעצם היום 
הזה הוצאתי את צבאותיכם מארץ מצרים, ושמרתם את היום הזה לדרתיכם חקת עולם"(, 

 .)כל זה מוסבר בהרחבה בספרי הנ"ל( -מצות לשבעת ימי חג ה
(, וכך הוא 16(, או ממחרת היציאה )15לכן "ממחרת הפסח" יכול להיות ממחרת הקרבן )

  .ביהושע ה', יא

 ()יעקוב לויפר :קושיה

 ...אני ידעתי שלא יעזור שום דבר, מדעתך לא תזוז, ולי אין אורך נשימה גדול כל כך
 אשנהאבל אנסה עוד פעם אחת ולא 

גם אם יש שבת ככינוי לשבוע, הכוונה שבוע המסתיים בשבת בראשית, לא סתם כך.  .1
 .'תראה לי עוד מקום במקרא ששביעיה של ימים ]שאינה מתחילה ביום ראשון[ נקראת 'שבת
אין כאן שום הוצאה מההקשר, פרשת קצירת העומר היא פרשה חדשה ויש הפסק פרשה 

ל העובדה שמוקמה כאן היא משום שקרבן שתי הלחם יהיה בינה ובין חג המצות שלפניה. כ
 .לאחר שבעה שבועות, והוא יהיה ודאי אחר פסח

לא מצינו בשום מקום במקרא שליל ט"ו נקרא פסח, וכל שכן לא יום ט"ו, יתירה מזו, 'פסח'  .2
במקרא אינו אפילו זמן אלא 'מעשה שחיטת הפסח', בכל המקומות כתוב 'לעשות פסח' 

סח' וכיוצא בזה. הפסוק היחיד שאפשר להסתפק בו הוא 'זבח חג הפסח' ואני לא 'לזבוח פ
 .בטוח ש'חג' שם הוא מועד אלא קרבן, כמו 'חגים ינקופו' 'חלב חגי' וכיוצא בזה

אתה נסמך על כך שכתוב ש'זבח חג הפסח' לא ילין לבוקר, ומה ראיה זו במחילה? את 
פסח לא ילין לבוקר, לא כתוב 'לבוקר הפסח' או הקרבן אוכלים בליל ט"ו, ולכן כתוב שזבח ה

דבר כזה. לגבי הלילה תוכל אולי להיתלות בחזקוני )ויקרא כג ה( שהביא רעיון כזה שגם ליל 
ט"ו נקרא 'פסח' ]הגם שכאמור במקרא אין זכר לזה[, אבל גם הוא לא מרחיב את זה ליום 

 .'ט"ו, עד כדי שתטען שבוקר ט"ז הוא 'מחרת הפסח
לי אלא להביא את דברי ראב"ע )ויקרא כג, יא( על אותו חכם ברומי שקדם לך  לא נותר

וחכם ברומי הביא ראיה 'ממחרת הפסח מצות וקלוי' )יהושע ה, יא(, ולא " :בקרוב לאלף שנה
ידע כי בנפשו הוא. כי הפסח ביום ארבעה עשר, וממחרתו יום חמשה עשר, וכן כתוב: ויסעו 

במדבר לג, ) ממחרת הפסח לחודש הראשון עשר יוםבחמשה ] מרעמסס בחדש הראשון
 "[(ג
 

 הרב יואל:  תשובה
 - גם אני אענה ולא אשנה



מילים רבות במקרא יש להן כמה משמעים, ובמקום אחד יש משמע ייחודי, שלפעמים הוא  .1
למשל, 'חדש' הוא לרוב יום החידוש, ולפעמים )"ובראשי חדשיכם"( הימים שבין  -השורש 

אבל יש מקום  -של שנה  1/12כא(, ואף -יום )במדבר י"א, כ 30חידוש לחידוש, ולפעמים 
החדש בעצמו והוא הקובע את היום ואת הלוח, וזו מצוה  אחד בלבד ש'חדש' הוא המולד

התחדשות הירח  -"החדש הזה לכם ראש חדשים", ופשוט, שזהו המקור  -ראשונה שנצטוינו 
וכך גם הבינו חז"ל בפסוק זה )"הראהו לבנה בחידושה"(, וכך נהגו גם ביתא ישראל  -הנולד 

 .עד עלייתם
ירה את המשמעות הרווחת, כאשר פירושם הפשוט לכן, אין שום סיבה לכפות על פסוקי הספ

 .שבוע ימים -בהקשרם 
 - לא קל להתווכח אתך, ובוודאי לא עם ראב"ע, אבל לפעמים אין ברירה .2

פסוקי שמות י"ב )יד, יז( מזכירים במפורש חג לדורות של "היום הזה", ו"בעצם היום הזה", 
נכונה, שפסוקי "שבעת ימים מצות  ודווקא ראב"ע הבין -והוא יום הפסח שנזכר לפני כן 

תאכלו" נאמרו אחרי יציאתם ממצרים ולזיכרון נאמרו, ולא אמר משה לזקני ישראל במצרים 
משם ברור, שיום הפסח  -שום דבר על חג המצות, שעדיין לא יצאו עם בצקם "טרם יחמץ" 

 .שעות של הקרבה 6הוא חג לדורות, ולא רק 
משמעי, וכך הבינו בעלי התוספות )קידושין לז ע"ב( אחרי -לכן, "ממחרת הפסח" הוא ביטוי דו

 .שהביאו דברי ראב"ע
נכון בהחלט, שפרשיית העומר היא התחלה חדשה, חקלאית ארצישראלית, והיא מקבילה  .3

 ,לפסח וחג המצות, ולא המשך רציף
 .'וכך כתבתי בספרי 'זכור ושמור

מה נקודות מחלוקת עם הפירושים אם תמצא פנאי ורוגע לקרוא בו, מן הסתם תמצא עוד כ
  ,שבנפשי

 .ברוך השם שזיכני
 

 

 : הרב שמשון לוינגרתשובה נוספת

 
להצעתך שאכילת תבואת הארץ 'ממחרת הפסח' ביהושע,, הינו בט"ו בניסן, הבוקר שאחרי 

  ?יוצא דבר אבסורדי, שבני ישראל החלו לקצור ביום טוב עצמו ! לשם מה -הקרבת הפסח 
 

מרווח לומר שהיו"ט הצמוד להקרבת הפסח נקרא 'חג הפסח', וכן בדין שהרי רק הרבה יותר 
  .'בלילה מתחיה קדושת החג, ככתוב 'כליל התקדש חג

 
וכיצד נעלה על הדעת שגם חז"ל וגם 'ביתא ישראל' חברו לקונספירציה שסילפה את פשוטו 

שראל בתפוצותיו קנו של מקרא כדי לקבוע ש'מחרת השבת' הוא 'מחרת יו"ט'? וכיצד כל עם י
 ?סילוף זה? וכי היתה לפרושים דרך לשלוט על כל תפוצות ישראל

 
  קושיה: יעקוב

להצעתך שאכילת תבואת הארץ 'ממחרת הפסח' ביהושע,, הינו בט"ו בניסן, הבוקר שאחרי 
יוצא דבר אבסורדי, שבני ישראל החלו לקצור ביום טוב עצמו ! לשם  -הקרבת הפסח 

מה? כדי לאכול! המן פסק והם היו צריכים לאכול. ומה גם שאינם  מה פירוש לשם מה?
צריכים לקצור ביום טוב עצמו, מותר לקצור מן החדש לפני העומר, רק שאסור לאכול. 

  ואולי מצאו תבואה קצורה ושללו אותה.
 

כבר מילתי אמורה  הרבה יותר מרווח לומר שהיו"ט הצמוד להקרבת הפסח נקרא 'חג הפסח'
מסופקני בכלל  -יינו שחיטת הפסח, והמקום היחיד שכתוב בתורה 'חג הפסח' ש'פסח' ה



, וכן בדין שהרי רק בלילה מתחיה קדושת החג, ככתוב 'כליל אם הכוונה למועד או לזבח
  התקדש חג'.

 
וכיצד נעלה על הדעת שגם חז"ל וגם 'ביתא ישראל' חברו לקונספירציה שסילפה את פשוטו 

ש'מחרת השבת' הוא 'מחרת יו"ט'? וכיצד כל עם ישראל בתפוצותיו קנו של מקרא כדי לקבוע 
מי דיבר על קונספירציה?  סילוף זה? וכי היתה לפרושים דרך לשלוט על כל תפוצות ישראל?

ההבדל בין חז"ל וביתא ישראל הוא עצום. ולגבי שניהם מסתבר לי שהפירוש בתורה בא 
ג עתיק לקצור את העומר דווקא למחרת יום בדיעבד לאחר המנהג. כלומר, חז"ל פגשו מנה

טוב של פסח, מנהג שלא הסתדר עם הכתובים ]וזו לא הפעם היחידה שהלכה עוקבת 
מקרא[, וניסו ליישב את המקרא ככל יכולתם. מה לעשות שפשוטו של מקרא שונה? יתכן 

מן שההסבר ההיסטורי לשינוי המנהג הוא כמו שכותב הכוזרי )מאמר ג אות מא(, אבל בז
 חז"ל כבר לא זכרו אותו.

 :והא לך דברי הכוזרי
וָאוֹמַר שלא נחלוק עם הקראים במה שהם טוענים עלינו מן המובן ממלת 'ממחרת השבת' "

ו'עד ממחרת השבת' שהוא מיום ראשון. ואחר כן נאמר שאחד מן הכהנים או השופטים או 
מן המספר ההוא לשום  המלכים, הרצויים עם דעת הסנהדרין וכל החכמים, ראה כי הכונה

חמשים יום בין בכורי קציר שעורים ובכורי קציר חטים, ושמירת שבעה שבועות שהם שבע 
שבתות תמימות. ונתן לנו דמיון בתחלת יום מהשבוע, לומר אם תהיה ההתחלה מהחל 

תגיעו עד יום הראשון, להקיש ממנו שאם תהיה ההתחלה מיום  -חרמש בקמה מיום ראשון 
יום שני. ו'החל חרמש' מונח אלינו בכל עת שנראה שהוא ראוי נתחיל בו ונספור  שני נגיע עד

ממנו. וקבעו אותו שיהיה יום שני של פסח, ולא יהיה בזה סתירה לתורה. והתחייבנו לקבלו 
לתורה, מפני שהוא מן המקום אשר יבחר ה' עם התנאים הנזכרים. ושמא היה זה בנבואה 

  ."מאת הבורא
 
 
 

 .שמשמון לוינגר: תשובה
  

פה קבעת שדברי חז"ל משקפים מנהג קדום בהרבה שראשית הקציר צמוד ליו"ט ולא דווקא 
מוצמדת ראשית   ועיקרון זה נראה גם ממסורת 'ביתא ישראל', אלא שלפיה0לשבת בראשית 

הצמידות של ראשית קציר התבואה החדשה ליום טוב עולה בבירור   הקציר ליו"ט השני(.
ושע, המתכתב בבירור עם פרשת המועדים, בהקבלה בין 'ממחרת השבת' מהכתוב ביה

ל'ממחרת הפסח' ובין 'ויאכלו מצות וקלוי בעצם היום הזה' ל'ולחם וקלי וכרמל לא תאכלו עד 
עצם היום הזה', ונראה ברור שהכתוב ביהושע בא לבאר את דברי התורה., ולומר ש'ממחרת 

  'השבת' הינו 'ממחרת חג הפסח
 

טוב הראשון 'שבת' בהיותו לא רק שביתה ממלאכה, אלא   ענ"ד שהתורה קראה ליוםנראה ל
בהיותו יום השבתת החמץ, ככתוב 'ביום הראשון תשביתו שאור מבתיכם'', ויש כאן תהליך 

של השבתת החמץ שממנו סופרים שבעה שבועות עד ליום שבו נתקו החמץ עד שניתן 
 'להביא ממנו 'מנחה חדשה לה

 
'שבת' בביטוי  -שת כאן במילה 'שבת' באמצעי ספרותי של 'משנה הוראה'' התורה משתמ

'ממחרת השבת' היא 'יום השבתת החמץ' ואילו בביטוי שבע שבתות תמימות תהיינה' ברור 
שהכוונה 'שבעה שבועות'. דוגמא לשימוש ב'משנה הוראה' הביא פרופ' דוד ילין מהכתוב" 

וכך ניתנת  -במובן 'מציץ'   בהמשך 'והיתה להם לציצת''ועשו להם ציצת' במובן 'ציצת ראשו', ו
 .גם קווצת חוטים המשתךשלת וגם כלי למיקוד ההבטה -כאן משמעות כפולה לביטוי 'ציצית' 

 
 -ואף בפרשת העומר משמשת ה'שבת' במשנה הוראה', מחד יום שיש בו ניתוק ממשהו 

זמן, יום הנותן משמעות לפרק ומאידך, יום שיוצר מסגרת של מחזור של  -ממלאכה או מחמץ 
 .הזמן שאותו הוא מגדיר



בפרשת המועדים מצאנו 'שבת' שאינה בהכרח זהה לשבת בראשית, הלא היא יום הכיפורים 
 ,' הנקרא 'שבת שבתון

  -למה שהבאת מהכוזרי
לנוכח אופיו הדעתני של עם ישראל, עם של 'כולנו חכמים כולנו נבונים', הרבה יותר מסתדר  

שפרשנות שעליה יסכימו 'כל החכמים הנביאים הזקנים והשופטים', מיוסדת על מסורת לי 
פרשנית מימות נותן התורה. הרי כותב ה'טקסט'גם לימד אותו במשך ארבעים השנים שישב 

עם ששים ריבוא תלמידיו ששאלו וביקשו ללא הרף הבהרות. כך שלא ניתן לקרוא את 
, וצריך לחתור ולהבין איך המסורות הפרשניות ה'טקסט' במנותק ממסורותיו הפרשניות

מעוגנות בקמטיו וקפליו של ה'טקסט', שככל טקסט ספרותי אינו מתפענח ב'קריאה 
 ...'בעלמא

 
 תגובה לרב שמשון: )יעקוב(

לא התכוונתי שההסבר הוא בדיוק כמו הכוזרי, אלא שהוא גם מכיר בזה שהכתוב אינו עולה 
קומות כאלו שכבר אמרו עליהם חז"ל עצמם 'הלכה עוקבת בקנה אחד עם ההלכה. ויש עוד מ

פרשת היבום(. הרציונל של זה הוא פשוט. המסורת שבעל  -את המקרא' )דוגמא מפורסמת 
פה מעולם לא התכופפה בפני המסורת שבכתב, ולפעמים לא מעטות היו סתירות ביניהן. 

לתפור את שתי באיזה שהוא שלב התחילו חז"ל במפעל פרשני גדול שמטרתו היתה 
המסורות זו לזו בקשר אמיץ. אך לא תמיד הפירושים הצליחו לעלות בקנה אחד עם פשוטו 

 .של מקרא
מה קרה בדיוק ומתי חל השינוי? אינני מתיימר לומר, ולא באתי להציע הסבר. אלא רק 

להודות באמת שההלכה אינה מתיישבת כאן עם פשוטו של מקרא, ולא יועילו כל הפלפולים 
 .וההתחכמויות למי שמחפש את פשוטו של מקרא ולא אפולוגטיקה

 

 : החכם משה בן יוסף פירוזקושיה

 למו מכשול'.-'שלום רב לאהבי תורתך ואין

ראשית אני מבקש לפתוח באמירה: מטרתי היא להציג דעה, לא לפתח פולמוס, וחלילה לא 

   לפגוע בכבודו של אף אדם קטן או גדול.

הכירו את כל הטענות שהציגו החברים הנכבדים בפורום זה )ואף אלה החכמים הקראים 

  שלא הועלו פה( נתנו תשובות נהירות וברורות מן המקרא

, אל"ב 'אשכול הכפר' ובהתבסס על השפה העברית לכל אחת מהן. )להרחבה ראו: ספר

 ', עניין חג השבועות('אדרת אליהו , עניין חג השבועות; ספרעדן'-'גן רכד; ספר-רכב

 

( טענה שעלתה בדיון היא ששבוע אינו שבוע תמים )שלם = מראשון ועד שבת( כי אם מיום 1

 פלוני ליום פלוני.

ולצין שכאשר הכתוב רוצה לציין שבוע/שבועות המורכבים משבעה ימים )נניח  אבקש לומר

  מיום שלישי ועד יום שני בשבוע שלאחר מכן(

של הבריאה )ראשון ועד שבת( שאינו שבוע שבועות הבריאה יאמר 'שבעים',  לא שבועות

 לדוגמה:

דמי טהרה" -לכנדתה; וששים יום וששת ימים, תשב ע שבעים נקבה תלד, וטמאה-א( "ואם 

   (.5)וי' יב 

 (2ימים" )דנ' י  שבעים אני דניאל הייתי מתאבל, שלשה--ב( "בימים, ההם

http://www.hebrewbooks.org/44048
http://www.hebrewbooks.org/44048
http://www.hebrewbooks.org/44076
https://books.google.co.il/books?id=7pUvAAAAYAAJ&pg=PT2&dq=%D7%90%D7%93%D7%A8%D7%AA+%D7%90%D7%9C%D7%99%D7%94%D7%95+%D7%91%D7%A9%D7%99%D7%99%D7%A6%D7%99&hl=en&ei=KAgXTaqbIoqRswaXh836DQ&sa=X&oi=book_result&ct=result&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false
https://books.google.co.il/books?id=7pUvAAAAYAAJ&pg=PT2&dq=%D7%90%D7%93%D7%A8%D7%AA+%D7%90%D7%9C%D7%99%D7%94%D7%95+%D7%91%D7%A9%D7%99%D7%99%D7%A6%D7%99&hl=en&ei=KAgXTaqbIoqRswaXh836DQ&sa=X&oi=book_result&ct=result&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false


ויאמר לו לבן, אך עצמי ובשרי אתה; וישב  וזה המשקל והדרך בציון חודש מול חודש שלם )

 (חדש ימים עמו,

 "( ודומיהם והם מזמן לזמן.שנתיים ימים ושנה מול שנה שלמה )"ויהי מקץ

מהחל חרמש, בקמה, תחל לספר,   לך:-ן, כאשר הכתוב אמר: "שבעה שבעת, תספרולכ

 (9שבעה שבעות" )דב' טז 

 התכון הכתוב לשבוע שלם ותמים מראשון ועד שבת ולא אחרת.

פת היא כי חג המצות נקרא שבת ולכן הספירה בהלכה הרבנית מתחילה לאחר ( טענה נוס2

 ערב החג עצמו.

על הפסוק בספר יהושע )ה', יא(, שפירש את "ממחרת השבת"  הלכת חז"ל מבוססת)     

 כ"ממחרת הפסח"(

 אולם, המקרא לא כינה את ערב החג כשבת!    

 ( בספרו 'אשכל הכפר':12והסביר זאת ברור ונהיר החכם יהודה הדסי )בן המאה ה     

או שבת אף "שימי חג הפסח לא נקר  "....יראו לנו איפוא ימי הפסח נקרא שבת בתורתך:    

 השבועות לא

סר צלם מעליהם וה'   ואיך הם מפרשים כי השבת הזאת מימי הפסח היא הימצאו כזו לא:     

 אתנו אל תראום בפירושם שפירשוך".

 ש':(-ספר 'אשכול הכפר, אל"ב רכב אות ר')    

, תספרו חמשים יום; והקרבתם מנחה חדשה, ליוי", השבת השביעת ( נאמר: "עד ממחרת3

 אולם לפי ההלכה הרבנית  ( .15כג  )וי'

באם חג המצות חל באמצע השבוע, והספירה מתחילה אחריו אז לא מתקים שהיום     

  האחרון בספירה הוא שבת!

ההסבר הקראי לספירה הוא פשוט ללא סיבוכים ותירוצים. יותר מכל השימוש באופן קוהרנטי 

  במילים והמושגים

 .שהתורה מציגה )השבת, שבוע וכו'(

כך ששילוב של התשובות הנ"ל מביא אותנו למסקנה היחידה האפשרית כי חג השבועות 

 לעולם יחול ביום א' )מחרת השבת(,

כאשר הספירה מתחילה ממחרת השבת )יום הראשון( שלאחר המועד בספירה פשוטה של 

  שבעה שבועות תמימים.

 

 : הרב יואלתשובה:

 :יד-שמות י"ב, ו
ארבעה עשר יום לחדש הזה, ושחטו אֹתו כל קהל עדת ישראל בין והיה לכם למשמרת עד "

 ."והיה היום הזה לכם לזכרון, וחַגֹתם אֹתו חג לה', לדֹרֹתיכם חֻקַת עולם תְחָגֻהוּ... הערבים
 

 תגובה לחכם משה בן יוסף פירוז: 
 .לכבוד הוא לי לדון עמך וללבן את דברי התורה בלא משוא פנים



ים כנדתה', שלא כקריאת  1ף אני מניח שדבריך בסעי מבוססים על קריאה 'וטמאה שָבוּעִּ
המסורה 'שְבועַיים', כך שראייתך תלוית הנחת יסוד שהקריאה שלך היא צודקת. מעבר לזה 

מופיעה המילה 'שבועים' בסיומת הזכרים רק פעם אחת בדניאל, וגם המילה 'שבועות' 
לקבוע עמדה על סמך מופעיים במשמע הברור של שבעה ימים נדירה ביותר, כך שקשה 

 .שלושה אלו
זו אכן טענה יפה, ולענ"ד נכונה. אלא שידחו לך שדרך המקרא להשתמש הרבה  3לגבי סעיף 

שָטְפוּ" בלשון נופל על לשון, כמו י נָצאֹ " ,(דניאל יא, כב) "וּזְרֹעוֹת הַשֶטֶף יִּ יץ לְמוֹאָב כִּ תְנוּ צִּ
א צֵּ י" ,(ירמיהו מח, ט) "תֵּ ים וַיְהִּ ים עֲיָרִּ ים עַל שְלֹשִּ ים רֹכְבִּ ים בָנִּ ים  לוֹ שְלֹשִּ ים עֲיָרִּ וּשְלֹשִּ
בְתְכֶם" ,(שופטים י, ד) "לָהֶם יכֶם בְשִּ ועוד הרבה. כך שאפשר  ,(ויקרא כו, לה) "בְשַבְתֹתֵּ

 ..עקרונית שהמקרא תפס כאן שני משמעים לשבת, בחינת לשון נופל על לשון
 

 .ווקא עליכם הקראים תמה אני תמיהה גדולהאבל לעצם הענין, ד
לפי מה שידוע לי מקפידים הקראים לקצור את העומר דווקא לאחר יום טוב ראשון של פסח, 

'שידוך' זה עם  -כלומר: ממחרת השבת, אבל שבת שחלה לא לפני יום טוב ראשון של פסח 
ת, אין במקרא שבת בראשי -חג המצות מנין לכם? הרי אם אתם מפרשים 'ממחרת השבת' 

שום רמז שזה קשור לחג הפסח. ולפי פשוטו של מקרא זו השבת הראשונה שחלה לאחר 
 שהצליחו למצוא שעורה שהבשילה וקצרו אותה

 : ר' לוי יצחק חריטןקושיה

אשוֹן בְאַרְבָעָה עָשָר  חוששני שחלק מהמתדיינים שכחו את הכתוב ביחזקאל )מה, כא(: "בָרִּ
ל", וברש"י: "שבועות ימים יוֹם לַחֹדֶש  ים מַצּוֹת יֵּאָכֵּ הְיֶה לָכֶם הַפָסַח חָג שְבֻעוֹת יָמִּ על שם  -יִּ

 שמתחילין ממנו לספור שבעה שבועות".
 : יעקובתשובה

 אתה רואה שאפילו הרב יואל בן נון לא ניסה להיתלות בפסוק הזה
בעות ימים מצות פשוטו של מקרא אינו כרש"י שם, אלא כמו שכותב רד"ק על אתר "חג ש

שבעות בחולם כמו שבעת בפתח, כמו שכתבנו במלת לעמות אחד החלקים שהוא כמו  -יאכל 
לעומת בפתח וכן תרגם יונתן שבעת יומין". וממש נראה שהפסוק ביחזקאל רומז לפסוק 

 בפרשת קרבנות המוספים )במדבר כח יז( "שבעַת ימים מצות יאכל", וכהרד"ק
 
. 

 שמשון לוינגרתגובה נוספת: הרב 
תודה ללוי יצחק שהביא את הפסוק ביחזקאל הקורא לחג הפסח 'חג שבועות ימים', בהיותו 

פותח את מערכת שבעת השבועות, והדברים מצטרפים לעולה מיהושע שראשית אכילת 
הבואת הארץ היתה 'ממחרת הפסח', וכמסורת חז"ל ו'ביתא ישראל' שתחילת הספירה של 

 .השבועות צמודה לחג
 

ובכלל גם לפרש 'ממחרת שבת בראשית' לא מסתדר בפשט, שהרי לא מבואר איזוהי 
'השבת', ברם, אם ננחי ש'השבת' היא יום השבתון של פסח הנזכר בצמוד, 'השבת' היא 'יום 

השבתון' שבו דיברנו בסמוך, יום השביתה ממלאכה, יום השבתת החמץ, יום שבו שבתו 
 .ישראל משעבוד מצרים

 

 ום הדיון: מיכאל גרוס סיכ – 4עמדה 

הדיון אודות מקור התורה שבעל פה מסיני העסיק את חכמי ישראל לדורותיו, אך הפלא 
העצום של התורה שבפעל פה טמון בהתפתחותה ועוצמת פריחתה, ולא רק במבחן 

 היצמדותה לקריאת פשטי הכתובים. 



 חברים יקרים,
אותה הציב יוסי זיו: "אם כולם  בטח שמתם לב שהדיון המתנהל כאן סטה מהשאלה המקורית

עמדו בסיני, מדוע קיימים כל כך הרבה הבדלים בין ההלכה האתיופית להלכה הרבנית 
 המקובלת על רוב העם היהודי"?

יוסי גם הציע תשובה: "שבשלב מוקדם של תהליך התגבשות ההלכה, ביתא ישראל כבר היו 
 –שראל קיבל בסיני את אותם כללים בדרכם לגלות". אם הבנתי נכון, הכוונה היא שכל עם י

אלא שההתפרטות היישומית התפתחה באופן שונה בא"י  -כללי המצוות וכללי פרשנותן 
 ובגלות.

  
ברצוני לחדד את הדברים להבנתי וקצת להרחיב את היריעה, במיוחד לאור הדיון הפרשני 

 בעניין "מחרת השבת".

דעתם על היחס שבין תורה  מאז שעם ישראל קיבל תורה כתובה נתנו חכמיה את
חיים וזו שנמסרה מכונסת -שבכתב לתורה שבעל פה, זו שנמסרה "בעל פה" כאורח

בכתבים. דנו בשאלה זו אנשי ההלכה והפוסקים, מפרשי התורה, אנשי הגות ומחשבה 
ומקובלים. ההבדל בין הספרא לבין שמות רבה, עליו הצביע יוסי, משקף דיון כזה בימי 

ורות הוצעו תשובות ומודלים רבים ומגוונים מאוד, ואין כאן המקום חז"ל. במהלך הד
האימון בכוחה של התורה שבעל פה לעצב   לפורטם. המשותף לכולם: האימון והאמונה.

את המשמעות היישומית של פסוקי התורה הכתובה והאמונה שמסקנות התורה שבעל 
 פה, בכל דור ודור, הולמות את רצון נותן התורה.

אפשר שלא להתפעל מההישגים של המנגנון הזה הנקרא "תורה שבעל -שנה אי 4000אחרי 
פה", שגם הוא עבר שינויים במהלך הדורות: הרציפות המרשימה שניתן לעקוב אחריה כמעט 

ללא הפסק מאז שהיא מתועדת; ההישרדות, למרות כל הקשיים וההתנכלויות; הלכידות, 
ההכרעה; העושר לרוחב ולעומק של היצירה למרות ואולי בגלל תרבות המחלוקת ודרכי 

 הרוחנית.
הנסיון ההיסטורי הארוך מראה שקבוצות שמצאו את עצמן מנותקות, מרצון או מאונס, 

מהזרימה הרציפה של התורה שבעל פה לא זכו בהישגים המנויים כאן, יהיה הגודל 
 הדמוגרפי שלהן אשר יהיה.

הכללים ואת הפרטים ואת הדקדוקים, אם הוא גם מי שעמד לרגלי הר סיני, ואף אם קיבל את 
אינו נוטל חלק בהליך הדינמי והמורכב הנקרא "תורה שבעל פה" יימצא את עצמו במקום 

 אחר.
ייתכן שבביתא ישראל השתמרו מסורות אוטנטיות יותר, מבית ראשון או מבית שני, ייתכן גם 

למעלות האלה ריבותא שהעדה הקראית מחזיקה בפירוש קרוב יותר לפשט הפסוקים. אין 
 בקביעת ההלכה.

מנקודת מבט זו אני עוקב אחרי ההלכה של ביתא ישראל. מה עיצב אותה בחו"ל? האם חלו  
בה שינויים במהלך הדורות? ומה קורה לה במפגש המחודש עם המסורת הרציפה של 

תושב"ע. מה יישאר ממנה ומה יישמט? ומהם הגורמים המשפיעים? ומה מממנה ייקלט 
 ך ההלכה הארץ ישראלית הכללית?בתו

 באיחולים להשלמת שבע שבתות תמימות

 ון לוינגרתמיכה: הרב שמש
אינני חושב שהדיון 'סטה ממסלולו'. את התיזה של ד"ר זיו, שברובד הקדום, המקראי, היו 

צריך לבחון במקרים פרטניים,  -העניינים פשוטים, והמחלוקות נוצרו בשלבים מאוחרים יותר 
ספירת   לראות האם יש אישוש לתיזה. ואת זאת נסינו לעשות ב'מקרה המבחן' שלכדי 

 .העומר

  בחינה דומה כדאי לעשות גם בהבדלים אחרים בין ההלכה התלמודית. למשל
א( דחיית שבת לצורך מילה ופיקוח נפש. האם זה מצב שלא היה בימי משה רבנו שתינוק )

 ?)למשל מלחמת יריחו(נולד בשבת? האם לא היו מלחמות בשבת 



האם לא היתה גבינה בימי משה רבנו., ואיך לא נשתמר איסור  -ב("החשבת גבינה לחמץ )
 .כזה בכל תפוצות ישראל

במקרים כאלה נראה לענ"ד למשל שמנהג 'ביתא ישראל' להחמיר היה כעין 'סייג לתורה', 
בפרט שיהודי מחשש שיזלזלו בשבת אם יראו שמתירים במצבים של ממצוה ופיקו"נ, ו

אתיופיה חיו זמן ממושך במצבים של 'שעת השמד' שבהם מוסרים את הנפש. אף הרחבת 
איסור החמץ מלחם לכל דבר, מתאימה לדרכם של יהודים בכל התפוצות להוסיף חומרות על 

  .גבי חמץ
והדברים לענ"ד שוים דיון שיברר בצורה פרטנית בכל הבדל מה סיבתו! דיון פרטני בהבדלים  

ייע בידינו להכיר את העובדות לגבי מנהגי 'ביתא ישראל' ורקעם, דבר החשוב לא פחות יס
 .מאימותה או דחייתה של התיזה של ד"ר זיו

אכן יש מצבים שנראה באמת שמצבים מתחדשים הביאו להבדל. למשל השאלה אם להקריב 
אה לי שבני קרבנות בחו"ל בהיעדר מקדש )ומכוחה אם להמשיך להקפיד על טהרה(. יותר נר

'ביתא ישראל המלאים תשוקה לא"י לא היו מקריבים כל עוד היה ניתן לעלות לארץ )ולא היו 
מאוהדי 'בית חוניו', אלא רק אחרי החורבן מצאו לנכון לעשות 'זכר למקדש', ומתוך הסברא 

 .שאחרי החורבן יצאנו מן 'המנוחה והנחלה' וחוזר היתר הבמות

 תגובה: ליאור גולהר

הענפה של מסורת חז"ל נובעת גם מרדיפתם ושינויי מצב חיים בשונה  ההתפחתות
מיהודי אתיופיה ששמרו על מסורת עתיקה מאוד במצב חיים פחות מטלטל למשך רוב 

 ההיסטוריה של קהילתם.

א. מצויות בידינו עדויות למכביר, מיוסף הלוי ועד ימי העלייה והקליטה, לכך שקהילת בית 
דש השני עדיין עומד על תלו. אני משער כי הנוצרים באתיופיה ישראל סברו כי בית המק

הטיחו בפניהם כי בית המקדש השני חרב עקב סירובם של היהודים לקבל את אלוהותו של 
ישו, ובית ישראל סירבו לקבל את האמונה בישו בכריכה אחת עם סירובם לקבל את האמונה 

ישראל האמינה שהמקדש  את ביתבחורבן בית שני. תהא אשר תהא הסיבה, מסתבר שקהיל
 .עודנו קיים ושהקרבתם מחוץ למקדש רצויה בנסיבות הגלות

 
ב. הכיבוש היווני והרומאי של ארץ ישראל וסביבתה אילצו את יהודיה להסתגל למציאות של 

חיים תחת כיבוש מושחת, השפעות נוכריות ואיומי שמד. מנגד, קהילת בית ישראל זכתה 
, ולאחר תקופה קצרה של אינקוויזיציה 1624עצמאותה עד שנת ככל הנראה לשמור על 

פורטוגזית התאפשר לה שוב לשמור על חופש פולחן, גם אם למעמד משפטי נחות )איסור 
הורשת הקרקעות עמד בתוקפו(. בנסיבות אלה, סביר להניח שקיימות הלכות שבעל פה 

קהילות שהיו נתונות שהשתלשלו לאורך הדורות אצל בית ישראל ואבדו בצוק העתים ב
לכיבוש היווני והרומאי. ממש כשם שיש הלכות שאבדו אצל בית ישראל ונשמרו בקהילות 
אחרות ואף הלכות שפרטיהן המדויקים אבדו ככל הנראה מכל קהילות ישראל )כגון כיצד 

בדיוק תקעו בחג התרועה בבית המקדש(. רק על ידי השוואה זהירה ומדוקדקת בין מסורות 
לרבות מסורת אחינו הקראים, נזכה אולי להתחקות אחר האב הקדמון ההלכתי העדות, 

המשותף לכל בית ישראל לתפוצותיו. בפרט, למרות שהמסגיד הקדום ביותר אותר בסביבות 
[, לא מוכר לי מחקר השוואתי מסודר בין מנהגי תנעם לבין מנהגי 1העיירה תנעם בתימן ]

ותר עם נקודות דימיון העשויות להיות מקריות, כגון בית ישראל. בהיעדר בירור מסודר, ניו
[, או העובדה שגם 2העובדה שגם בית ישראל וגם יהודי תנעם טבלו רק במקווי מים טבעיים ]

 .אצל יהודי חבאן לא נמצאו בני שבט לוי
 

ג. ואם בשמיטה עסקינן, מתבקש לתהות אודות מצוות אחרות התלויות בארץ. מדוע הקפידו 
הפריש תרומות ומעשרות לכהנים גם בגלות. האם פסק המנהג בגלויות אחרות בית ישראל ל

הבאת העיסה המחומצת הראשונה  -מפאת טומאת המת? ומה בדבר מנהג הבוהוקה 
 ?שלאחר שבעת ימי הפסח אל הכהן כדי שיברך אותה



 


