
 חג השבועות הכפול
 

 מהו מהותו של חג השבועות וכיצד התקשר למתן תורה?השאלה: 

 

 .)חגיגת הקציר( הידר מאררסאני מארר )מתן תורה(. : חג השבועות הכפול : מבוא

 
 באתיופיה עונות השנה הפוכות מישראל.

 סתיו ולאחריו עונת הזריעה בניסן,
 אביב ולאחריו עונת הקציר בתשרי.

 תרשים.מצ"ב 
  

 את סיומה של עונת הקציר ציינו שבעה שבועות לאחר שמיני עצרת,
 דהיינו יב כסלו=חג הקציר= הידר מארר.

 בסביבות מועד זה מסתיימת קצירת הטף באתיופיה.
 נהגו להביא אל הקייס במסגיד את ראשית ביכורי האדמה של כל היבולים.

  
 נקרא סאני מארר. ' סיוון()יב חג השבועות שמתקיים בסופה של ספירת העומר

 התוכן של סאני מארר הוא מתן תורה ולא חג הקציר,
 כי אין קציר בחודש סיוון באתיופיה.

  
 :הדעות

  
  ביכורי הקציר. –מתן תורה. טבעית  –היסטורית מהות כפולה. חג בעל : 1עמדה 

מתן  –מבטאת את המהות הכפולה של החגחלוקת כפילות חג השבועות לשני תאריכים 
על כן דברי חז"ל המקשרים בין מתן תורה לחג  - תורה ההיסטורי והקציר החקלאי טבעי 

"וזכרת כי עבד השבועות מעוגנים במסורת קדומה, הנרמזת כבר בספר דברים המצווה "
נלקח בתקופה מאוחרת ולא , )ט"ז, יב( "היית במצרים, ושמרת ועשית את החֻקים האלה

 (  434-430רב יואל בן נון, מתוך הספר שמור וזכור עמ' )ה .ממסורת כת זו או אחרת
 

שמירת חג השבועות כחג מתן תורה לא משקף מסורת  במקור רק חג קציר:: 2עמדה 

ים המלח, ומשם לאתיופיה. הדרשות  –קדומה אלא נבע מתוך זיהוי של כתות קומראן 

 המשקפות זיקה זו הינם פרשנות מאוחרת. 

הבאת תשלומי  מארר, ביב' סיוון מתבטא גם בהלכות חז"ל המתיריםמועד חג סיני : 3עמדה 

קורבן הראייה של חג השבועות כל השבעה ימים שלאחר החג עד יב' סיוון. עד היום ישנם 

 החוגגים את חג השבועות חג בו' סיוון )כמסורת חז"ל וגם ביב'(.יוצאי אתיופיה קהילות 

לחגוג את חג השבועות בתקופת הקציר  ייתכן שתאריך חג הסיגד נובע מרצון: 4עמדה 

 באתיופיה

 

 

 

 

 



 הדיון

 (הרב יואל בן נוןחג בעל מהות כפולה. ): 1עמדה 

 חג אחד, שני תאריכים מקבילים -ביכורים 

כ"ב בחודש האביב )בפינו, ניסן(, -מסורת 'ביתא ישראל' קבעה, שספירת העומר מתחילה ב

כלומר ממחרת שביעי של פסח. בהתאם לכך י"ב בסיון הוא היום החמישים, ובו חגגו את חג 

 השבועות. 

אבל כאן ניצבו בני העדה באתיופיה בפני בעיה ייחודית. התורה מגדירה את חג השבועות 

   –הביכורים כחג הקציר ו

ה" )שמות כ"ג, טז(; דֶׂ ר תִזְרַע בַשָּ יךָ אֲשֶׂ צִיר בִכּוּרֵי מַעֲשֶׂ  "וְחַג הַקָּ

ה לְךָ בִכּוּרֵי קְצִיר חִטִים" )שמות ל"ד, כב(; בֻעֹת תַעֲשֶׂ  "וְחַג שָּ

ם מִנְ  ת הַשְבִיעִת תִסְפְרוּ חֲמִשִים יוֹם, וְהִקְרַבְתֶׂ חֳרַת הַשַבָּ ם "עַד מִמָּ חֶׂ ה לַה' ... לֶׂ שָּ ה חֲדָּ חָּ

ה שְתַיִם ... בִכּוּרִים לַה' " )ויקרא כ"ג, טז  יז(; -תְנוּפָּ

ם ..." )במדבר כ"ח, כו(; בֻעֹתֵיכֶׂ ה לַה', בְשָּ שָּ ה חֲדָּ ם מִנְחָּ  "וּבְיוֹם הַבִכּוּרִים בְהַקְרִיבְכֶׂ

בֻע ה שָּ חֵל לִסְפֹר שִבְעָּ ה תָּ מָּ רְמֵש בַקָּ חֵל חֶׂ בֻעוֹת לַה' א   –וֹת "... מֵהָּ שִיתָּ חַג שָּ יךָ ..." -וְעָּ לֹהֶׂ

 י(;-)דברים ט"ז, ט

אולם, העונות החקלאיות באתיופיה הפוכות מאשר בארץ ישראל. בפסח מתחילה עונת 

עִים  הזריעה והגשמים, ולאחר סוכות עונת הקציר וביכורי הפירות. )מצ"ב גרף מִשְקָּ

בם המכריע לא היו אומנים ובעלי מלאכה, ולא וטמפרטורה באתיופיה(. יהודי אתיופיה ברו

הסתגרו בגטאות ובישיבות. הם היו חקלאים, כמו רוב התושבים באתיופיה, והם לא יכלו 

להתעלם מן הפער של חצי שנה, בין חג הקציר והביכורים שבתורה, לבין הקציר והביכורים 

 שבחייהם, באתיופיה.   

, פיצלו בני 'ביתא ישראל' את חג השבועות של כדי להתאים את מעגל החגים לארץ מגוריהם

ה  –החקלאי וההיסטורי  –התורה לשני מרכיביו היסודיים  הקציר והתורה. מסורת העדה עִצְבָּ

'סַאנֵה  -את החג שחל חמישים יום לאחר הפסח )י"ב בסיון(, כחג קבלת התורה עם הזריעה 

ר' )סַאנֵה=שם החודש המקביל לסיוון בלוח האתיופ ר=קציר( מַאְרֶׂ ולאחר שישה   –י, מַאְרֶׂ

חודשים, שבעה שבועות לאחר היום השביעי של חג הסוכות )בי"ב בכסלו( חגגו חג קציר שני 

ר=קציר(, כדי להשלים  - ר=שם החודש המקביל לכסלו בלוח האתיופי, מַאְרֶׂ ר' )הִידָּ ר מַאְרֶׂ 'הִידָּ

 את חגיגת הקציר, שלא יכלו לחוג בסיון. 

דרבנן' )'רבנן' של חכמי 'ביתא ישראל'(, של מרכיב עיקרי בחג של תורה, זוהי מעין השלמה 'מ

שאי אפשר היה לציין אותו במועדו, באתיופיה. ביטול גמור של חגיגת קציר לא עלה כלל על 

 דעתם, כי פירושו חקלאות שאין בה עבודת ה', וביטול מצוות התורה, ומגמתה. 

בתורה, ובייחוד לא טעו בהבנת הכפל של חג הם הבינו היטב גם את לוח המועדים הכפול ש

השבועות, שהוא גם חג קציר וביכורי החיטה, וגם 'זמן מתן תורתנו'. שכפולו של חג השבועות 

בכורח המציאות החקלאית האתיופית, מראה בעליל את כפל המשמעות של חגי התורה, 

 בהבנה הפשוטה, הראשונית, שאיננה מתוחכמת, ואף לא מתחכמת.

ו גם, שלא תיתכן חגיגת קציר בלי ספירת שבעה שבועות. מכאן צמחה ספירה הם הבינ

מקבילה אחרי סוכות, ספירת עומר אתיופית כתמונת ראי של ספירת העומר בתורה, 

המותאמת לעונות של ארץ ישראל. ויחד עם זה, גם שמרו בנאמנות על הספירה שבתורה, 

ה המדויקת והמקבילה, ממחרת אף שאיננה מתאימה כלל לחקלאות באתיופיה. הספיר



שבעת הימים של חג המצות, ושל חג הסוכות, מוכיחה, שאין אלו  שני חגים, אלא חג אחד 

בשני תאריכים, שהגלות חייבה את פיצולו. בשונה מרוב יהודי הגלויות, הם לא ויתרו על החג 

ג החקלאי, כי בהיותם חקלאים לא עלה כלל על דעתם, שאפשר לעבוד את ה' בלי הח

 החקלאי.

המועד של חג הקציר האתיופי, חמישים יום אחרי סוכות )י"ב בכסלו( תאם את עונת הקציר 

וההמלטה באתיופיה. ימים אלו התאפיינו בעבודה רבה בשדה, מצב רוח מרומם, שמחה 

ביבולים מבורכים והודיה לה' יתברך על כל הטוב "אשר גמלנו". הקוצרים בילו שעות רבות 

תו ורקדו. לעיתים אף לנו בצד ערימות היבול )ראו תמונה של שמחת בשדות, אכלו, ש

 הקציר(.

כמקובל בכל חג, גם בחג הקציר האתיופי, כבסו, רחצו וטבלו, הכינו את סעודות החג ועלו 

לעת ערב אל המסגיד לתפילת חג. למחרת הביאו אל המסגיד את ראשית ביכורי הפירות 

אבוֹ )לחם קודש(, שנאפה מהת בואה החדשה. היו שהביאו גם מבכורות צאנם. הביאו ואת הדָּ

ף אך גם חיטה ושעורה שנקצרו בעונה זו, איש כנדבת  את המובחר מכל מה שגידלו, בעיקר טֶׂ

 ליבו. 

כמו בחג הקציר שבתורה, לא כולם הביאו באותו יום, כי כל אחד הביא לפי זמן ההבשלה של 

הבשלה ולעונת ההמלטה שחלה בעונה זו. יבולו. החלו להביא בי"ב בכסלו ואילך, בהתאם ל

הביכורים לסוגיהם השונים ולחם הקודש הונחו לפני הקסים במסגיד והם ברכו עליהם. 

מאכלים אלו נחשבו קדושים והם ניתנו לקסים ובאמצעותם גם לעניים, יתומים ואלמנות, 

 יב(. -כמפורש בתורה במיוחד בחג השבועות )דברים ט"ז, ט

דה עוז ותעצומות לשכפל חג בלוח העברי כתמונת ראי, מחודש סיון מהיכן נטלו בני הע

לחודש כסלו ? בגלויות רבות נדד עם ישראל, ובשום מקום לא שכפול של חג בגלל חוסר 

התאמה לעונה חקלאית. תמימותם ונאמנותם של קהילות 'ביתא ישראל' לשמירת התורה 

 שראל, אין לה אח ורע.  בתנאים קשים ושונים מאד מכל מה שידעו שאר גלויות י

ונראה להשיב: דרכה של תורה לציין את החגים לפי יום קבוע בחודש, כגון: "בחֹדש הראשון 

בארבעה עשר יום לחֹדש', "בחֹדש השביעי באחד לחֹדש", וכן בשאר המועדים.  אולם, בחג 

ם. מועד אין בתורה מועד מדויק )יום בחודש( לחג הביכוריהביכורים חרגה התורה ממנהגה, ו

החג בתורה נקבע על פי ספירת שבעה שבועות מהנפת העומר )ויקרא כ"ג, טו( או "מהחל 

שתי  –חרמש בקמה" )דברים ט"ז, ט(. חג השבועות שבתורה איננו אלא התחלת הביכורים 

אבל הבאת  –הלחם )ויקרא כ"ג, יז( של "בכורי קציר חטים" )שמות ל"ד, כב(, כקרבן ציבור 

אדם מישראל אין לה בתורה מועד קבוע, אלא היא תלויה ב"ראשית כל פרי הביכורים של כל 

חז"ל פירשו את עונת הביכורים העיקרית מחג הקציר )שבועות(  –האדמה" )דברים כ"ו, ב( 

הדברים מבוארים במדרש עד חג האסיף )סוכות(, ואף הוסיפו זמן לביכורים עד חנוכה. 

א, רצ"ז(: "מעצרת ועד החג מביא וקורא מהחג תבו-ההלכה לספר דברים )סִפְרֵי פרשת כי

ועד חנוכה מביא ואינו קורא רבי יהודה בן בתירה אומר מביא וקורא". טווח של שבעה 

חודשים קבע המדרש לקיום מצוות הביכורים, בהתאם לאופייה המיוחד של מצווה זו והתלות 

קופה זו. כך מתבאר בהבשלת היבול החקלאי. למעשה, אין פרי ארצישראלי שאינו מבשיל בת

היטב היסוד בתורה ובהלכה למנהגם של 'ביתא ישראל', שהתאים את הבאת הביכורים 

לעונת ההבשלה בארצם. אמנם, התאמה זו לא התנהלה במסלול של ביכורי יחידים, אלא 

 כתמונת ראי לספירת העומר ולחג השבועות של כלל ישראל.

 : הרב שמשון לוינגרתמיכה

'ביתא ישראל' הכירו את חג השבועות כ'זמן מתן תורתנו'. אף שהדבר לא ומכאן למדנו שגם 

 .'מפורש בתורה, ומסורת קדומה היא שעברה כ'תורה שבעל פה



הקציר', אף -מעניין גם שבני 'ביתא ישראל' המשיכו לקרוא לחג השבועות של סיון 'מארר', 'חג
הם ציפו לשוב לארץ ולמור שלא היה זה הקציר במקומם, הרי בארץ ישראל זה זמן הקציר, ו

 .חוקות קציר בזמנם
 

כדאי לציין, ש'ביתא ישראל' עשו בכל חודש ציון למועדים השנתיים. כל י' בחודש היה זכר 
זכר לפסח. והוא מנהג נאה  -וכל ט"ו בחודש   זכר לחג השבועות; -ליוה"כ; כל י"ב בחודש 

בכל י' בחודש בענייני תשובה; בכל ו' שניתן לעשות כדוגמתו, ע"י לימוד קצר בעניינו של יום. 
 .בחודש בענייני תורה, ובכל ט"ו בענייני יצי"מ וגאולה

ואולי כך פירשו חכמי ביתא ישראל, שחג הקציר נמדד כשבעה שבועות 'מהחל חרמש 

בקמה', ונסתפקו אם הולכים אחרי 'החל חרמש בקמה' במקומם, או אחרי ראשית הקציר 

 .הצדדים. י"ב בסיון לפי א"י וי"ב בכסלו לפי מקומם בא"י, ומספיקא החמירו לשני

 : רב יואל בן נוןתמיכה

( תראה, שתחילת עשרת 123-121ואם תעיין בספרי הנ"ל בפרק על חג השבועות )עמ' 
(, בפסוק מיוחד רק לחג השבועות עם הדברים מפורשת בשבועות בספר דברים )ט"ז, יב

"וזכרת כי עבד היית  - הציווי לתת חלק בקציר לגר יתום ואלמנה )כמו בעז במגילת רות(
שזה פסוק מפורש על חוקי התורה בשבועות,  -במצרים, ושמרת ועשית את החֻקים האלה" 

 .שמירה ועשיה -בזכירה 
בית שני, ידעו זאת, ולמדו מן הכתוב מאד שקדמונינו וקדמוני 'ביתא ישראל' בימי  מסתבר

 .בדברים על פירוש הכתובים בשמות י"ט, ובויקרא כ"ג
 

 : רונן  אחיטוב קושיה

לגבי הקשר בין חג השבועות ולמתן תורה: הזיהוי הזה מופיע בספר היובלים, למרות 
 .שהתאריך שם אינו ו סיוון. כמובן מספר היובלים עבר הזיהוי גם לאנשי ים המלח

  
לאחר שעברה הסכנה של הכיתתיות של אנשי ים המלח אומצה המסורת ע"י חז"ל, בתקופת 

 .התלמוד
 

 : הרב יואל בן נון תשובה

אלא מספר דברים )ט"ז, יב(,  -הרעיון של מתן תורה בשבועות לא בא מספר היובלים 
 .וממקומות נוספים בתנ"ך כפי שהראיתי בספרי זכור ושמור, בפרק על שבועות

תא ישראל' לא קיבלו זאת מספר היובלים, כי הם )כמו חז"ל( נהגו בדיוק להפך ממנו גם 'בי
 .בלוח השנה -בעיקר העיקרים שבו 

גם  -אלא הגיעו במקביל  -לכן ברור, שגם הלכות שבת לא הגיעו ל'ביתא ישראל' מהיובלים 
 מחוגי החסידים בתחילת התקופה ל'ביתא ישראל' וגם ליובלים ממקור קדום עצמאי

וכך הוכחתי בספרי הנ"ל, בפרקים על מחלוקות הלוח ומחלוקות השבת בימי  -החשמונאית 
 .בית שני

גם מתן תורה בשבועות הגיע ליובלים )והוא פירשו לפי הלוח הפורש(, והגיע במקביל ל'ביתא 
 .ישראל', ולחכמים בירושלים, שמהם קיבלו חז"ל

 

 : הרב שמשון לוינגר  תמיכה

. א' 1יכולות להיות ארבע אפשרויות:  -ב, -בפילולוגיה שכשמוצאים הקבלה בין א' לכלל הוא 
ב' הגיעו לאותה מסקנה -. א' ו4ב' לקחו ממקור משותף. -. א' ו3א'. -. ב' לקח מ2ב'; -לקח מ
 .במקביל הגיונית 

 



יות יוצרים בעיית -במקרה דנן, היחסים המתוחים, בלשון המעטה בין ה'פרושים' לבין הכיתות 
גדולה לאפשרות של השפעה הדדית. אולי בימי בית שני, יכלו ויכוחים הדדיים להביא גם 

גבה טורא ביניהם ונתפרדה החבילה  למעבר רעיונות בין המתווכחים, אך אחר החורבן 
לגמרי. חז"ל תיקנו ברכה מיוחדת נגד אותן כיתות, מה שלא איפשר ישיבה יחדיו באותו בית 

 ?הפרייה הדדיתכנסת, ומהיכן תצמח 
 

לפיכך נראית סבירה יותר האפשרות שמדובר במסורת קדומה משותפת, או בתובנה אליה 
הגיעו שני הפלגים במקביל. הרי כולם קראו בתורה שמעמד הר סיני היה בחודש השלישי, 

נון על זכירת החוקים בחג השבועות, וכולם -וכולם קראו בדברים את הפסוק שציין הרב בן
 .למסקנה דומה גם ללא קשר הדדייכלו להגיע 

 
התורה רואה את מעמד הר סיני, כחלק מהתהליך של יציאת מצרים, 'בהוציאך את העם 
ממצרים תעבדון את האלקים על ההר הזה', שיאה של יציאת מצרים היא הכניסה לארץ. 
התורה לא ניתנת בבת אחת. ככל שמתרחקים ממצרים, מתגלה התורה יותר. בעת יציאת 

קיבלו מצוות בודדות. במרה נוספו 'חוק ומשפט'. בהר סיני נאספו כל העם ל'עצרת', מצרים 
'יום הקהל', עצרת בה שמעו קול אלקים ואת עשרת הדברות, ובארבעים השנים שהיו עם 
משה במדבר, קיבלו עוד מצוות ופרשיות והדרכות בעל פה. השלמת התורה היתה עם 

חד הם, תהליך שראשיתו בא'  -וקבלת התורה  פטירת משה והכניסה לארץ. יציאת מצרים
 .בניסן ב'תמ"ח ושיאו בז' באדר ב'תפ"ח

 
. יו"ט ראשון של פסח הוא 7ניתן לומר ששלושת הרגלים קשורים ליציאת מצרים, ע"י המספר 

יום היציאה. 'שביעי של פסח' הוא היום השביעי ליציאה. 'שבועות' הוא השבוע השביעי 
 .ש השביעי ליצי"מהחוד -ליצי"מ; 'סוכות' 

הרי  -ו' בסיון הוא גם תחילת יציאתו של משה לרשות הרבים. אם משה נולד בז' באדר 
ייעודו: 'מושה', העתיד -שלושת חדשי הצפנתו הושלמו בו' בסיון, וביום זה קיבל את שמו

 למשות את עמו.
 

 שאלה: גילי שטרן

להיות או בשלשי או בשישי  קשור לתאריך של מתן תורה שלפי פשט המקרא יכולהדבר כיצד 

אם הגיעו בני ישראל לסיני בראש חודש,ואם הגיעו בטו' לחודש כשלשה חודשים מזמן  ?בסיון

היציאה,אז מתן תורה היה לכאורה שלשה ימים אחרי טו' בו. ולדעת ספר היובלים היה בטו 

ישורו יג?! זה תאריך שאין לו מקום מבחינת מתן תורה,אלא בק-כמו יתר החגים. אבל יב

 .לפסח

 

 הרב יואל בן נוןתשובה: 

בתורה אין תאריך למעמד הר סיני במכוון, כי מתן תורה הוא יום אחד לכל הדורות, וכך הוא 

 .'מתואר בספר דברים פרק ד

גם כן בספר  -אבל התורה מציינת במפורש את הקשר של חג השבועות לעשרת הדיברות 
עשיה של החוקים מיציאת מצרים, וזה פסוק דברים )ט"ז, יב(, בפסוק של זכירה, שמירה ו

  - שכתוב רק בחג השבועות
 ."וזכרת כי עבד היית במצרים ושמרת ועשית את החֻקים האלה"

 .את זה הבינו חז"ל כמו 'ביתא ישראל'. הדרשות על חישוב הימים בספר שמות באו אחר כך
ולא הפרק קריאת התורה המקורית )במשנה( לחג השבועות היא הפסוקים מדברים, 

  .משמות
 .היה סוף הקרבת הקרבנות של שבועות בבית המקדש -י"ב בסיון  -גם לפי חז"ל, היום 



ההבדל בין חז"ל ל'ביתא ישראל' הוא מועד תחילת הספירה, ממחרת יום טוב הראשון, או 
 .ממחרת כל שבעת ימי החג

 .הרחבת דברים בספרי 'זכור ושמור', בפרק על חג השבועות
 

 

 במקור רק חג קציר: 2עמדה 

ברור לי שספר היובלים לא המציא את הרעיון יש מאין. יש רמזים בכמה מקומות בתנ"ך, אבל 
בשום מקום לא ידוע לנו על זיהוי מפורש כזה. כתבתי על זה קצת ב"חג ישראלי". אני מניח 

 .שאתה, בבקיאותך הרבה, מצאת את הרמזים הללו ורמזים נוספים
  

חז"ל לטעון שמתן תורה היה יום לפני או אחרי חג השבועות הוא המאמץ הניכר במדרשי 
בבירור, לדעתי, אנטיתזה לזיהוי המתבקש הזה. אבל בתקופת התלמוד זה נראה כמעט מובן 

ההסבר היחיד  –מאליו, "יום שנתנה בו תורה". מדוע אין אמירה כזו בתקופת המשנה? 
 .קופת התלמד כבר אבד זכרםשעולה על דעתי הוא ההתנגדות לאנשי ים המלח. עד ת

 

 : הרב יואל בן נוןקושיה

 ?"מי אלה הכלולים ב"לנו -הבעיה הגדולה היא במילים "לא ידוע לנו" 
 

לי כן ידוע פסוק מפורש בספר דברים בחג השבועות שלמרבה הצער לא ייחסו לו משקל 
כולם היו אילו היה שם פסוק אחד על זכירת קול השופר  -מסיבות שכתבתי עליהן בספרי 

מבינים, אבל זיקה מפורשת ל"אנכי ... אשר הוצאתיך מארץ מצרים מבית עבדים" לא 
 .נחשבה, וחבל

בקריאת התורה של שבועות  יש גם רמזים רבים, אבל זה פסוק מפורש, והוא בולט במיוחד
 .במשנה

 -מהתקופה שקדמה לחשמונאים, כמעט ואין "לנו" ספרות כתובה, כך שלא ניתן להוכיח דבר 
 אבל ניתוח זהיר מוליך למסקנה שמסורות והלכות הגיעו במקביל ליובלים כמו לקבוצות 

 .אחרות, וראו בספרי הנ"ל
 

 : שמשון לוינגר קושיה

 
בתקופת התנאים שהיו מקדשים ע"פ הראיה וחג השבועות היה יכול לחול בה', ו' או ז' בסיון. 

' או בז' באו לשלול את הזיקה בין כך שאין מקום לומר שדרשות תנאים שמתן תורה היה בה
חג השבועות למתן תורה. אדרבה, העיסוק בתאריכו של מתן תורה מעיד על חשיבות ציון זמן 
זה. הביסוס של זמן מתן תורה בין ה' לז' בסיון רק סייע למסורת חז"ל שחג השבועות נמדד 

להיות כמעט יכול  -מיו"ט ראשון של פסח. הרי לפי הצדוקים שהספירה מתחילה משבת 
 .שבוע בין זמן מתן תורה לבין חג השבועות

 
יש גם בשמו של חג השבועות בלשון חז"ל: 'עצרת', בתורה לא נזכר  רמז למעמד הר סיני 

בשום מקום השם 'עצרת' לחג השבועות, ונראה פשוט ש'עצרת' והוא 'יום הקהל' שבו מכונה 
 .בתורה מעמד הר סיני

 
רת "שבעה שבועות" ומפטירין בחבקוק. אחרים אומרים: ובברייתא )מגילה לא,א(: 'בעצ

'בחדש השלישי" ומפטירין במרכבה'. הן ההפטרה בחבקוק והן במרכבה קשורות למעמד הר 
קמא -סיני. ודאי שהקריאה ב'בחדש השלישי', וגם בקריאת 'שבעה שבועות' שלדעת תנא

 .נון-נזכרה זכירת חוקיו של הקב"ה, וכפי שציין הרב בן



 
  מר: כבר בתקופת המשנה התקשר חג השבועות עם מתן תורההוה או

 
גם אין הגיון שאמוראים יעזבו מסורת משנאית לטובת מסורת כיתתית. ואיך בכלל הגיעה )

 ?(מסורת כיתתית שעברה מן העולם שנים רבות לפני כן הישר לבתי מדרשם של האמוראים
 

 : רונן אחיטובתשובה

 :לר' יואל 

הפסוק שאתה מציין אליו אכן מזכיר את העבדות במצרים, הנזכרת גם בדבר הראשון במתן 
תורה. העבדות והיציאה ממצרים נזכרת בתורה גם בעשרות מקומות נוספים, ונקשרת 
לעשרות מצוות, ביניהן גם לחגי פסח וסוכות. לכן קשה לראות בה טענה שמתן תורה 

כזה, והוא אכן נעשה כנראה ע"י קדמונינו, אבל  התרחש בשבועות. כמובן יש מקום למדרש
הוא אינו מופיע בין מדרשי התנאים, לא במכילתות ולא בספרי. ראיה יותר חזקה, אבל עדיין 

 .לא הכרחית, היא בדברי הימים ב פרק טו
אינני מבין מה מפריע לך בטענה שספר היובלים הוא הראשון שמנסח את הקשר בין מתן 

פירוש. אין בטענה זו עידוד לדרכו של ספר היובלים, וגם כמובן לא הוא תורה לחג השבועות ב
כתב את הרמזים הרבים בתנ"ך. יתכן בהחלט שגם קבוצות אחרות עמדו על הקשר הזה, וגם 

שהזיהוי הזה היה ברקע של תודעת היהודים באופן כללי, אבל אין לכך ראיה ברורה. מצד 
 .שני ראה מה שכתבתי לר' שמשון, בהמשך

ספר היובלים, למרות שאומץ ע"י קבוצות פורשות, מייצג בכמה וכמה עניינים את דעותיהם 
של יהודים קדמונים, והדחייה של הלוח שבו אינה כוללת את דחיית כל דבריו. הספר לא 

נכתב כדי להרגיז אותנו אלא כדי לשקף את התורה היהודית כפי שהאמינו מחבריו. אז למה 
 ?לכעוס עליו

  
 :וןלר' שמש

נכון שבלוח של חז"ל לא היה תאריך לחג השבועות. אבל בשנה של יציאת מצרים, שבה 
ראה שבת פו  -ניתנה התורה, מתעקשים חז"ל לטעון שמתן תורה חל יום אחרי חג השבועות 

ב. לא היה להם קשה לזהות את התאריכים, אבל הם אינם עושים זאת. ההתעקשות הזאת 
היא נובעת מהתנגדות לטענת אנשי ים המלח. בדומה לכך, אינה מובנת לי, ואני מניח ש

 .העובדה שהמשנה אינה קושרת את חג השבועות למתן תורה אומרת גם היא דרשני
ר' אלעזר בן פדת הוא הראשון בתלמוד שמזהה את החג עם מתן תורה )פסחים סח ב(. 

ה כדבר ידוע ומעניין שהוא אינו מתאמץ כלל כדי לאשש את הטענה הזאת, אלא מניח אות
 –ומובן מאליו. די ברור לי שהזיהוי הזה כבר היה נפוץ בעולמו מימים קדומים, לפי דעתי 

 .לפחות מימי ספר היובלים
הכינוי "עצרת" באמת אינו מובן, כי בתורה שבכתב )וגם בימינו( הוא שמור לשמיני עצרת, 

 ."הביטוי "יום הקהלאבל קשה לראות בו רמז למתן תורה, שבו לא הופיעה מילה זו, אלא 
הקריאות וההפטרות הן עניין לדיון נפרד, ובכל מקרה אין במשנה הצעה לקרוא את סיפור 

 .מתן תורה כפי שאנו נוהגים היום
 

 : הרב יואל בן נוןתשובה

ההוראה  -הפסוק הזה בספר דברים כתוב רק בשבועות, ואין פסוק כזה בפסח ובסוכות 
לשתף גם עבדים, גם גר יתום ואלמנה בשמחת החג מופיעה גם בסוכות, אבל בלי הפסוק 

נכון, יש פסוקים  -"וזכרת כי עבד היית במצרים, ושמרת ועשית את החקים האלה"  -המכונן 
וגם זה מחזק את הקשר  -ל מדיבור שבת בעשרת הדיברות דומים, רובם בספר דברים, הח

אבל הצרוף של זכירה, שמירה ועשייה של "החקים  -של חג השבועות לעשרת הדיברות 
האלה" )ולא רק של "הדבר הזה"( הוא ייחודי לחג השבועות, ובולט מאד היעדר הפסוק הזה 



בניסוחים אחרים )"כי  בחגים המקבילים, שהקשר שלהם ליציאת מצרים הרבה יותר מפורש
 .בסכות הושבתי את בני ישראל ..."(

 .לכן אני טוען, שזה מפורש בספר דברים ולא רק נרמז
כשאומרים בשבועות "מתן תורה" מתכוונים לחרדה הגדולה, לסערת הברקים והרעמים, 

זה באמת נובע מקריאת  -כי זה מה שאנשים מרגישים בהזדהות  -ולקול השופר החזק 
אוחרת של "בחדש השלישי", וכל חידושי המדרש המאוחר הם למצוא שם את התורה המ

הרמזים ואת הקשר לשבועות, בעיקר על סמך ההקבלה )השנויה במחלוקת( של "ששת 
 .ימים, ויקרא אל משה ביום השביעי"(, שבסוף משפטים

ום י -בתיאור יום הקהל אין שום רמז לתאריך מסוים, והמגמה היא הפוכה  -בספר דברים 
 .מכונן אחד לכל הדורות, ולא יום שאפשר לחזור עליו מידי שנה

מדובר בשבועות על הדיברות ועל משמעותם  -לפי ספר דברים  -לכן, בתפיסה הקדומה 
ביחס לעבדים, ולגר יתום ואלמנה, בשמחת הקציר, וזה מוסכם היה וקדום, וכך הגיע גם 

 .לאתיופיה, וגם ליובלים
עות בי"ב בחודש שאנו קוראים לו סיוון, ובמקביל חג קציר בי"ב ב'ביתא ישראל' חגגו שבו

 .שבעה שבועות ממחרת החג האחרון של פסח, ושל סוכות. זה מדהים -במה שקרוי כסלו 
 

פילוג  -אני כועס על היובלים כי הוא הוביל את הפילוג הדתי הגדול בעם ישראל בימי בית שני 
 יתא ישראל'(הלוח והחגים, ועזיבת ירושלים )הפוך מ'ב

 
אבל למה לא תקראו את כל זה בספר שלי, בצורה מסודרת? למה לכתוב שוב את כל זה 

 ?בראשי פרקים
 

 : יעקוב לופרקושיה

הרב יואל, אני חושב שההרים שאתה תולה בשערת הכתוב בספר דברים פשוט גוזמא, זה 
 .לא יותר מאשר דרוש, וחלש מאוד
שבעת השבועות, והשמחה לפני ה' יחד עם הגר  ספירת -ושמרת ועשית את החוקים האלה 

 .היתום והאלמנה
מדוע 'החוקים האלה' כה קריטי לדעתך? מה ההבדל בין זה ובין 'ושמרת את החוקה הזאת 

 ?למועדה מימים ימימה' הכתוב בפסח
שמעתי פעם השערה שחג מתן תורה נוצר לאחר שחרב בית המקדש ומצוות הביכורים 

הפכה ללא רלוונטית, כך שהחג התרוקן מתוכנו, והמצב הזמין תוכן אחר. ואכן קריאת התורה 
 .'בזמן המשנה לא היתה של מתן תורה אלא 'שבעה שבועות תספר לך

 

 : הרב יואל בן נון תשובה

מים ימימה" נאמרה על הלוח הכפול, שיחול החג תמיד "בחדש שמירת החוקה למועדה "מי
 .ולא על פסח כשלעצמו האביב",

 
אבל זקני 'ביתא ישראל' וקדמוניהם,  -לפי דעתי, אינכם יודעים לקרוא ולהבין פסוקי תורה 

 .כמו חז"ל, בהחלט ידעו
 

 .אני מצטער ומבקש מחילה מכל מי שנפגע, ואני מצטער שנגררתי לדיון
 .כתבתי על כך בספרי -ה להבין אותי מי שרוצ

 
כאילו אין  -התבטאתי בחריפות מפני שאני נפגעתי מן היחס המתנשא לדברים שכתבתי 

אג'נדה למי שיודע בוודאות מהיכן לקחו חז"ל, ואיך לפרש את דבריהם, וכאילו מי שחושב 
תם כמוני ממציא דרושים מוגזמים לעילא וחושב שהם פשט, גם אם לא באמת קרא או

 .לעומק



אני סופג את היחס הזה כלפי רעיונותי ויצירותי בתורה זה עשרות שנים )מאז המאמר על 
 .יוסף ואביו(, ובכל זאת אני שורד ובוטח בה' ובמה שזיכה אותי בתורתו

אני חוזר ומבקש מחילה ממי שנפגע, ואני גם מוחל מראש לכל מי שמצטער על הפגיעה 
 .בדברים שלי

 .השותפות בקבוצה כדי שלא לפגוע, ולא להיפגעייתכן, שאפסיק את 
 

 : הרב שמשון לוינגרהרחבה

 לגבי דיוני התנאים על תאריך מעמד הר סיני.א 

 
(, סוף פרק ה': 'בשלישי בששה לחדש נתנו להם עשרת סדר עולם רבה' )מהד' רד"ב רטנר'

הדברות ויום השבת היה'. לדברי המהדיר שם, הערה נ', זו דעת רבנן, אבל לדעת דעת רבי 
יוסי ורבי יהודה ניתנו עשרת הדברות בשבעה לחודש, כאמור בתוספתא ערכין פרק א:: רבי 

מצינו שהיו ישראל עומדין לפני הר יהודה אומר: חל עצרת בשבעה בסיון סימן יפה לעולם וכן 
סיני...'. בהערה נא מציין המהדיר למכילתא בשלח הסוברת שמעמד הר סיני היה בששה 

 .לחודש וששי בשבת היה
 

 :הוה אומר
תנאים היה מעמד הר סיני בששי או שביעי בסיון, שניהם ימים שבהם יכול חג  לדעת 

השבועות לחול. וגם הסובר שבשבעה בסיון ניתנה תורה, רואה 'סימן יפה' במצב שבו חל 
 .החג ביום המדוייק של מעמד הר סיני. הקישור של החג למתן תורה הוא, איפוא, דבר חיובי

 
 .'לגבי 'עצרת' ויום הקהל.ב
 
עצרת' מתורגמת ע"י אונקלוס: 'כניש' )'וביומא שביעאה כניש קדם ה' אלקך'. דברים טז,ח( '

 .או 'כנישין' )'ביומא תמינאה כנישין תהון'. ויקרא כג,לו; במדבר כט,לה(
 

'עם וכנישת שבטין' -גם 'קהל' מתורגם מספר פעמים בשורש 'כנש', כגון: 'גוי וקהל גויים' 
 -'מורשה קהלת יעקב'  'לכנשת שבטין' )שם כח,ג; מח,ד(;  -הל עמים' )בראשית לה,יא(; 'לק

 .'ירותא לכנשת יעקב' )דברים לג,ד(
 

לגבי 'יום הקהל' )דברים ט,י, י,ד, יח,טז(. אונקלוס מתרגם 'יומא דקהלא', ברם התרגום 
)י,ד(; ישראלי )המכונה 'יונתן'( הוא: 'ביום כנישת קהלא )ט,י(; 'ביומא דאתכנשו קהלא' -הארץ

 ..'ביומא דאתכנשו שבטיא למקבלא אורייתא' )יח,טז(
 

 :הוה אומר
 .'הן עצרת' והן 'קהל', קשורים בתודעת דובר הארמית לשורש 'כנש'

 

כדאי לציין שגם לחוקים המיוחדים של חג השבועות המודגשים בדברים טז, יש זיקה 
ה להזדהות עם לעניינם של עשרת הדברות. זכירת העבדות במצרים המביא  מיוחדת

החלשים והנצרכים, כדרך שנאמר בדברות שבפרשת ואתחנן: 'לא תעשה כל מלאכה אתה 
 .'...ועבדך ואמתך... למען ינוח עבדך ואמתך כמוך, וזכרת כי עבד היית בארץ מצרים

 
לעבדך כי גם אתה   המסר, הן בעשרת הדברות והן בציווי של חג השבועות, הוא להיטיב

ו של הלל: 'דעלך סני לחברך לא תעבד', מה שהוגדר על ידי הלל כיסוד היית עבד, או כלשונ
התורה כולה. בחג השבועות, זמן מתן התורה, מראים ישראל שאכן מעמד הר סיני הטביע 

 .'בהם את חותמו להיות 'ביישנים, רחמנים וגומלי חסדים
 



 : רונן אחיטובקושיה

של תאריך, והרי גם בפרשת משפטים מוזכרת האחווה  כמובן הכל נכון, אבל אין שום איזכור
עם העבדים והדאגה להם, ונזכר כי עבדים היינו במצרים, ואין מדובר שם על תאריך מסויים, 

 .למרות שכל הדברים נאמרו בסיני, כמובן
כלומר, יש כמובן קשר בין שבועות, עבדים ודיניהם, ובין יציאת מצרים ועשר הדברות, אבל 

 .ם ראיה לטענה שהתורה ניתנה דווקא בחג השבועותאין בכך שו
במבט לאחור, לאחר שאנו יודעים על הקשר בזמנים, ניתן למצוא קשרים רבים; אבל אין בכך 

 .יותר מאשר דרשות יפות ומרוממות לב
 מתוקו אלמו : 3ה עמד

 סייני אני מכיר באופן אישי ומעשי קהילה שבה מידי שנה בשנה חוגגים ומציינים את חג
והיום בארצנו הקדושה מציינים גם בו'  חג מתן תורה בעשרה אולט )יב' בסיון( -מייארר

 ומיזה!! בסיון. בבחינת אל תנח ידיך מיזה בסיון וגם בי'ב
 מייארר בשני התאריכים הללו. הקהילה שלנו בעיר אופקים מציינת את סייני

 סיון. 'יבושומע גם קהילות שהגיעו מסיימן בעיקר שבו מציינים את החג ב
טקוס דבו או טקוס  -לחם חם -החג היחיד שבו מביאים לבית הכנסת -השנה אף התחדש לי

 הוא בחג השבועות.-מסוואת 
 

ם֙  כיון שחכמי ביתא ישראל מפרשים את הפסוק " -הסיבה היא עקבית ופשוטה  כֶׂ ם לָּ ֶּ֤ וּסְפַרְתֶׂ
ר הַ  מֶׂ ת־עֹֹ֖ ם אֶׂ יאֲכֶָּׂ֔ ת מִיּוֹם֙ הֲבִַ֣ ת הַשַבָָּּ֔ חֳרַַ֣ ינָּה"מִמׇּ ֶֽ ת תִהְיֶׂ וֹת תְמִימֶֹׁ֥ תֹ֖ בַע שַבָּ ֶׁ֥ ה שֶׂ ָ֑  תְנוּפָּ

כלומר שבוע אחרי פסח  -שבוע! לכן ממחרת השבת-"שבת" מלשון-באופן הקרוב לפשט
מארר/  שבתות תמימות יוצא סייני 7כלומר במוצאי חג הפסח מתחילים לספור את העומר ו

 חג מתן תורה!
יוצא שבוע  מייארר ולכן חג סייני שבוע ימיםכלומר,מתחילים את ספירת העומר בהפרש של 

 אחרי !
תאריך "מבצע שלמה" מבצע רכבת  -ומי שמתחבר לעומק ולדברי קבלה ולא רק לפשט

 סיון תשנ'א. אווירית,לא סתם אירע בי'ב
 

 .ממה ששמעתי ,לפחות באיזור אמבובר ודמביה, היו חוגגים גם בו' וגם ביב' בסיוון תמיכה:

 )מרדכי ברוך( 
 

 הרב יואל בן נון  תמיכה:
 

גם אני חיכיתי לעדות של מתוקו אלמו שרבים בין עולי העדה שומרים 'חג שבועות זמן מתן 
המנהג של  תורתנו' גם בו' בסיון כמו בירושלים ובכל עדות ישראל, וגם בי"ב בסיון כזכרון

  - באתיופיה 'ביתא ישראל' מגלותם
  - לעדות ברורהחשבתי על כך מיד מדעתי, אך חיכיתי 

המפגש שלי עם המסורות והמנהגים של 'ביתא ישראל' הוא מרגש עד מאד ממש כמו 
  המפגש עם העולים עצמם בנס קיבוץ הגלויות

רואים את יד ה' מתגלה לנגד עינינו כבר יותר ממאה וחמישים שנה  -שכולנו חיים בתוכו 
  - 'ועדיין נדמה לנו שזה 'טבעי
עוד, כי אין עוד ששרד  קיבוץ גלויות לא היה מעולם וגם לא יהיה -בטבע יש רק גלי הגירה 

  – בגלויות
ברגע ששמעתי על ספירת העומר "ממחרת השבת" של שבעת ימי חג המצות, עלו בי מיד 

  ,סוגיות הגמרא )חגיגה יז; מועד קטן כד(
כל שבעה" כפי שלמדו חז"ל מהקבלת שלושת  שחג השבועות במקדש היו לו "תשלומין

  ,הרגלים
  !!! העולים לרגל לחג השבועות מו' בסיון עד י"ב ולפי זה היו מקריבים עולת ראיה וקרבנות

  - והרי ברור שאי אפשר להקריב את כל הקרבנות של עולי הרגל ביום אחד



  - ון' עד י"ב בסיוןשלא לומר 'תחנ ונותר שריד מהדהד לשבועות שבמקדש לפי חז"ל במנהג
ולפי זה, אם היו מגיעים אבות אבותיהם של 'ביתא ישראל' שחיו ביהדות מצרים )גם לפי 

  ,מסורותיהם וגם לפי לשון ה'אורית'(
אם היו מגיעים למקדש בי"ב בסיון לא היו נדחים והיו יכולים להקריב עולת ראיה 

  !!! הרגל וקרבנות
ית שני שפרשו מירושלים ומלוח החגים שנהג במקדש זה ממש מסעיר במיוחד בגלל כיתות ב

  ,וקבעו שבועות בט"ו ב'חודש' שהוא לא ירחי
חז"ל,  ואילו 'ביתא ישראל' נשארו דבקים בלוח החודשים הירחי שבפשט התורה ובהלכת

  'ונשארו דבקים תמיד עם 'החוק הנוהג בירושלים
    !!! שנה 175כפי שאמר אחד מזקני העדה לפני 

אתם הכרתם את 'ספר היובלים'  -ה שנים שאלתי אחד מזקני העדה החיים בינינו לפני כמ
שרוב עם ישראל לא הכיר, ובכל זאת לא הלכתם אחריו עם הלוח של הפורשים מירושלים 
בימי בית שני, ונשארתם עם לוח החגים של חודשי הירח למרות כל הקשיים באתיופיה 

וח המרתק בין "ממחרת השבת" הוא שהלוח שלה הוא רק שמשי, ורק נשאר הוויכ
את  טוב ראשון, או "ממחרת השבת" של שבעת ימי החג, ומדוע לא קיבלתם של יום השבתון

  !"לי: "כך קיבלנו מאבותינו! כך קיבלנו מאבותינו הלוח הפורש של 'היובלים'? וענה
בשבת  'טבע והיסטוריה נפגשים -את הדברים המופלאים האלה כללתי בספרי 'זכור ושמור' 

  ,'ובלוח החגים
  .בפרק על החגים ב'ביתא ישראל', ואפשר לקרוא אותם גם באתר שלי )גוגל מכיר את שמי(

 

 אשר אליאס: 4 עמדה

ל -מועד חג השבועות נקבע בספר דברים  חֵַ֣ ה תָּ מָָּּ֔ רְמֵש֙ בַקָּ ל חֶׂ חֵֶּ֤ ךְ מֵהָּ ָ֑ ר־לָּ ת תִסְפׇּ בֻעֹֹ֖ ה שָּ ֶׁ֥ " שִבְעָּ
וֹ בֻעֶֽ ה שָּ ֹ֖ ר שִבְעָּ  .כמו כן, מדובר על חג מתן תורה )הר סיני(."ת׃לִסְפָֹּ֔

באתיופיה. שכן, הטהרה, הר גבוה, קריאת חלקים  קשה לי שלא לקשר זאת לחג הסגד
מהתורה... כמו כן, הקציר באתיופיה הוא בתקופת חגי תשרי. לפיכך, נקבעת הספירה מיום 

חוגגים את שבועות בארץ, הקציר הוא באביב )תקופת פסח( ולכן  .שבעה שבועות -כיפור 
 בהתאם

. 
 יעקוב דסטה )תאריך חג הסיגד המקורי הוא אחר(:  קושיה

התאריך המדוייק של יום הסיגד שכידוע מקורו מימי עזרא ונחמיה ושם המנהג היה ביום כד' 
 .לחשון ולא כט' כמ''ש הגר''ד שלוש זצ''ל בספרו על הקהילה

אימצו לחיקם את ספר באתיופיה י הקהילה זכורני שאולי ראיתי בחיבוריו של יוסי זיו שבנ 
 .הרבה בעניין השביעית וכו' ואולי זאת הסיבה לשינוי מועד יום הסיגדהעוסק היובלים שהוא 

 
 נפתלי אברהם )מרכז מורשת יהדות אתיופיהתמיכה: 

בנושא חג שבועות )מאירר( מתי חגגו מפנה אותכם לתוכנית זרקור שלנו באתר המרכז או 
 לחץ כאן – של המרכז שדנה בנושא בדף הפייסבוק

 

 

https://ethiopianjhc.org.il/events-calendar/%d7%96%d7%a8%d7%a7%d7%95%d7%a8-%d7%a4%d7%a8%d7%a7-%d7%a9%d7%a0%d7%99/
https://ethiopianjhc.org.il/events-calendar/%d7%96%d7%a8%d7%a7%d7%95%d7%a8-%d7%a4%d7%a8%d7%a7-%d7%a9%d7%a0%d7%99/

