
 הסיגד שורשי
 מהם מקורות החג?

 מבוא 

שבעה שבועות לאחר יום הכיפורים, בתאריך כט במרחשוון, חוגגת עדת ביתא ישראל את חג 

חג חידוש הברית. לחג מקום מרכזי ומשמעות רבה בחיי העדה והוא בנוי כקומה  – הסיגד

כל יחיד ויחיד עומד  –עליונה מעל יום כיפור. בעוד יום כיפור מציין את כפרת חטאי היחיד 

חג הסיגד מציין את כפרת העוונות של העדה  –בפני בורא עולם ומתחנן על כפרת עוונותיו 

שים בני העדה את הברית עם בורא עולם ומרעננים את הכמיהה לציון כולה. ביום זה היו מחד

 .מדי שנה בשנה

מהיכן שאבו חכמי העדה ומנהיגיה עוז, תעצומות ואולי חוצפה; להוסיף חג על חגי ישראל. 

נֹכִי מְצַוֶּׁה  ר אָּ ר אֲשֶׁ בָּ האם נעלמה מעיניהם תוכחת משה בספר דברים )ד, ב(: 'לאֹ תֹסִפוּ עַל הַדָּ

תְכֶׁ  ם'. לחג זה, על כל אֶׁ תְכֶׁ נֹכִי מְצַוֶּׁה אֶׁ ר אָּ ם אֲשֶׁ ת מִצְוֹת ה' אֱלֹהֵיכֶׁ נּוּ לִשְמֹר אֶׁ ם וְלאֹ תִגְרְעוּ מִמֶׁ

מנהגיו החיוביים, אין מקור בתורה. מי? מתי? והיכן? אחז בדרכו של ירבעם בן נבט ובדה חג 

 .מליבו

הסיגד . משקל משמעותי ניתן  –הדיון מתחקה אחר היווצרות חג חידוש ברית שנתי  מפליא

למעמד ההקהל הנתפס כיסוד לחגים מרכזיים בעדות ישראל לדרותיהם. בין בהצפת הקשר 

בין ההקהל לחג הסיגד ובין הזיקה בין ההקהל פעם בשבע שנים לחג שמחת תורה המסיים 

את סבב הקריאה הבבלי כל שנה או חג השבועות שסיים את סבב הקריאה הארץ ישראל פעם 

ע שנים. גם מגילות קומראן מזכירות מעמד חידוש ברית שנתי בדומה לחג הסיגד ומעיד בשב

במהות החג ותיאור מפורט של המעמד עצמו  גם על מוצאו הקדום של החג. בדיון עיסוק

 ומרכיביו העיקריים.

 הדעות: 

 ,חשבו שישנו צורך בחידוש ברית אישיהשני  כתות בימי הבית: מההלכה הקדומה .1

חז"ל הכריעו ש"ישראל אף על פי שחטא לעומתם ו נבע חג הסיגד. ממסורת ז .תקפותי

 .באופן אישי או תקופתי בריתלחדש הישראל הוא" ברית סיני תקפה לעולם ואין סיבה 

 )יוסי זיו(

מזכיר  מקור חג הסיגד הינו מעמד ההקהל בבית המקדש. חג הסיגד ד ההקהל:עמממ .2

התקהלות עממית, קריאת המנהיג בתורה, השראה  –את מעמד הקהל בבית המקדש 

ממעמד הר סיני. עקב שלילת הקרקעות מיהודי אתיופיה ממד השמיטה השבע שנתי 

נדחה מקיום המצווה שהפך לחידוש הברית שנתי החל שבעה משבועות מיום 

 . )יוסי זיו(הכיפורים

ארץ  –תבטא בשלושה אופנים בקהילותמעמד הקהל ההשפעות מעמד הקהל:  .3

ישראל, בבל, אתיופיה.  בארץ ישראל בסיום שני מחזורי קריאת התורה אחת לשבע 

שנים בסוכות. בבל בשמחת תורה החותמת מחזור זנתי של קריאת התורה. באתיופיה 

 בחידוש ברית שנתית בחג הסיגד. )הרב יואל בן נון( 



ינו הקריאה בתורה ורוב התפילות סביבו מוקד חג הסיגד ה קריאה בתורה כהקהל: .4

 אינן מדגישות את נושא הכמיהה לירושלים. )שושנה בן דור(

אחרי סוכות כחג השבועות החל  50הסיגד הינו מעין שמיני עצרת  מעין שמיני עצרת: .5

 יום לאחר הפסח בהתאם להיפוך עונת הקיץ והחורך באתיופיה לעומת ישראל. 50

 נו תקנה של יהודי אתיופיה ולא בנוי על מנהג אחרחג הסיגד הי תקנה עצמאית: .6

הסיגד הינו יום חידוש ברית מתקנת עזרא שהשתכח בשאר קהילות  תקנת עזרא: .7

 ישראל )יקהת רוזן(

 

 

 יוסי זיו: חידוש ברית שנתי 1דעה 

ימים רבים ניקרה שאלה זו במוחי. בודד הייתי לנפשי. שְכֵן, אפילו ידידיי הרבים מקרב הקסים 

וחכמי העדה אינם מורגלים בחשיבה ביקורתית ובחיפוש אחר מקורות הדין והמנהג. מרגלא 

בפומיה: כך עשו אבותינו כך אנו עושים, ולא שואלים שאלות! תוך כדי עיון בנושא הברית 

 תה לעיני, באחת, תופעה מופלאה; שהיא לדעתי הסוד של חג הסיגד. במקרא, נתגל

הברית במקרא היא הסכם. לפעמים בין שווים כמו אברהם ואלימלך, דוד ויהונתן, שכורתים 

בריתות של שלום; אך בדרך כלל בין ה' לעמו. העם מתחייב לשמור את מצוות התורה וה' 

ייבות הדדית הוא הברית, ולצידה מופיע מבטיח לעם שכר והגנה. המכלול המלא של ההתח

ה או מעשה סמלי המעידים על קיומה של הברית. כך  בדרך כלל אות הברית; חפץ, מַרְאֶׁ

ברית נֹח. ה' מברך, מצווה ומבטיח שלא יהיה עוד מבול. אות הברית  –בראשונה שבבריתות 

על לוחות הברית, ברית סיני. הציווי מופיע  –היא הקשת בענן. וכך גם בחשובה שבבריתות 

העם מתחייב בשמירת המצוות, ה' בוחר בנו לממלכת כוהנים וגוי קדוש, וזריקת הדם אשר 

תמיד! באגנות, הוא אות הברית. לא תמיד ניתן לזהות את שלושת המרכיבים של הברית. אבל 

. אין במקרא חגי ברית. תמיד! תמיד! הברית היא אירוע חד פעמי, שאינו חוזר על עצמו

מרבה לכרות איתנו בריתות. אך תמיד מדובר באירוע חד פעמי ואין ציווי לחדש את  הקב"ה

הברית מידי שנה בשנה. בברית בין הבתרים בה מתבשר אברהם על גלות מצרים וגאולתה, 

בברית מואב ערב הכניסה לארץ, בברית שכורת יהושע עם העם בשכם לפני מותו, בברית 

רה במהלך עבודות השיפוצים במקדש, בברית שכורת שכורת יאשיהו לאחר מציאת ספר התו

עזרא לסילוק הנשים הנכריות ובברית נחמיה שכללה קריאה בספר התורה מאור ראשון ועד 

מחצית היום. בכל אלו, הברית נכרתת בנסיבות היסטוריות מסוימות, כאירוע חד פעמי שלא 

ר כל יהודי פעם בחייו )וטוב יחזור על עצמו. גם ברית המילה שבגופנו, היא אירוע אותו עוב

שכך ...(. יוצאת דופן יחידה לעניין זה היא מצוות הַקְהֵל, שם נדרש העם לחזור ולחדש את 

 הברית אחת לשבע שנים.



ישראל הוא'. הנולד כיהודי,  –חז"ל, אחזו בדרכו של מקרא וקבעו: 'ישראל אף על פי שחטא 

כיהודי לכל דבר ועניין, ורשאי להתחתן עם  אף שלא נימול, ועבר על כל עבירות שבתורה; דינו

בת ישראל. כלומר אין צורך בחידוש הברית. הברית בין ה' לעמו חיה וקיימת לדורות, נרצה או 

 לא נרצה!

אולם, לא כך חשבו בני הכתות של ימי בית שני. הם כנראה ראו בברית בין ה' לעמו דבר שראוי 

בר ועניין, וככזה יש לקיימו במחזוריות שנתית. לחדשו מידי שנה בשנה. הברית היא חג לכל ד

ספר היובלים )ספר חיצוני, שחשיבותו רבה בביתא ישראל( מתארך בפרק ו את יציאתו של נֹח 

מהתיבה באמצע החודש השלישי וקובעו כחג חידוש הברית. שם פסוק יז: 'על כן הוקם ויכתב 

בשנה לחדש את הברית בכל פעם בלוחות השמים, כי יעשו את חג השבועות בחודש הזה, 

'. ראוי לציין שאמצע החודש השלישי הוא מועד רווי משמעות לשיטתו של מחבר שנה ושנה

היובלים. הוא מתארך למועד זה את: ברית בין הבתרים, הולדת יצחק, פטירת אברהם, ירידת 

 יעקב למצרים, מעמד הר סיני וחג הביכורים. 

גילת סרך היחד. מגילה זו מתארת בהרחבה את עדות נוספת לחג חידוש הברית נחשפה במ

אורח החיים של חברי הכת, חיי הפרישות, הסעודות, החוקים הנוקשים ותהליכי קבלה ודחייה 

עיקר הוראתה של מגילת סרך היחד מוצגת בבהירות רבה כבר בפתיחתה של חברים בכת. 

ככול אשר צווה ולוא לשוב  (: 'וכול הבאים בסרך היחד יעבורו בברית לפני אל לעשות16-17, 1)

, 2מאחריו מכול פחד ואימה'. לשאלת מועד המעבר בברית משיב בעל המגילה בהמשכה )

 '.ככה יעשו שנה בשנה(: '19

מכאן, שהיו בעם ישראל, בימי בית שני, יהודים יראי ה', שחשבו שמן הראוי לחדש את הברית 

סיני. כל אחד מחויב לעבור בעצמו עם ה' בכל שנה ושנה. לשיטתם המחמירה, אין די בברית 

בברית מידי שנה בשנה. הנחה מסתברת היא, שמחוגים אלו עוצב חג שנתי קבוע ובעל 

חג חידוש הברית. חג זה כנראה לא היה מקובל על הפרושים ועל חז"ל  –משמעות רבה 

ממשיכי דרכם, והם דאגו לאבדו מאוצר החגים של עם ישראל. אולם בדורנו נמצאו שרידים 

 לחג זה בספר היובלים, בסרך היחד ובמנהג ביתא ישראל. 

כללו של דבר. עיון שיטתי, רחב ומעמיק בהלכות ומנהגים שנהגו ביתא ישראל באתיופיה, חושף 

 בפנינו מחלוקות חשובות ותהליכים משמעותיים בדרך התגבשות ההלכה היהודית.

 

 

 

 

 



 י הברית קיימת לעולם )מיכאל(אין לומר חידוש הברית אלא רענון הברית שהר :הקשר

 .תודה, מעניין ומעשיר כתמיד
נראה לי עם זאת שהביטוי "חידוש הברית" הוא פרובלמטי, כמעט אוקסימורון. שכן ממהות 

פה עמנו עומד היום  הברית שהיא לעד ותוקפה אינו פג לעולם, כפי שכתוב "את אשר ישנו
הברית הקדמונית היא זו   לנו ולבנינו עד עולם" )דברים כט(. ואת אשר איננו פה עמנו היום...

 .רות הבאים וגם האלוהים זוכר הבריתשמחייבת את הדו
מה גם, שהצורך בחידוש הברית נותן מקום למחשבה שאולי האלוהים אינו שותף בחידוש 
 הזה ואולי הוא כורת ברית חדשה עם קבוצה אחרת יותר נאמנה. )רמז לטענות נוצריות(

בלת והצהרה על ק  כך שנראה יותר שמדובר ב"רענון" או טוב יותר: "המשכיות הברית"
 .אחריות על מה שמתחייב ממנה

פעמי מכונן ותקף לעולם. ועם זאת -הדבר דומה לחג פסח. שכן יציאת מצרים היה אירוע חד
יש צורך לרענן את האירוע ואף "לחוות" אותו מחדש כל שנה עד שאמרו "בכל דור ודור חייב 

 .אל לקב"השבים ישר אדם לראות את עצמו כאילו יצא ממצרים". ובדומה לכך עם הברית
ביהדות, כפי שאנחנו מכירים אותה, לימוד התורה הוא ערך מרכזי שקצת העלים או בלע אל 

 .תוכו את עניין הברית, בפרט בכל הקשור לחג השבועות
 

 תמיכה: 

 ."ברוח דבריו של מיכאל, מציע את המינוח העברי המקובל היום "אשרור הברית

בעוד כאן מדובר בהתחייבות מחודשת לברית או  גם "רענון" נושא עמו רוח של עדכון ושינוי,
 .חובה שרירה ועומדת

 יוסי זיו  :הקשר

 חג חידוש הברית, לא יכול להיות קיום בהלכת חז"ל. –לפי הבנתי, לחג הסיגד 
 חז"ל דגלו בשיטה שיהדותו של הנולד לאם יהודייה אינה נפגמת לעולם.

 קיימת לעד. את החטאים צריך לתקן, אך המהות היהודית, הסגולה,
 ישראל הוא. –ובלשונם, בבלי, סנהדרין מד ע"א: 'ישראל ... אף על פי שחטא 

אשר על כן, יש צורך מתמיד בתיקון המידות והמעשים וערב ראש חודש הוא מועד מתאים 
 לכך,

 ברית סיני קיימת לעולמי עד! –אך אין צורך בברית שנתית 
  

 ש ברית מופיעותעדויות לקבוצות בעם ישראל שדגלו בחג חידו
 'אחת בשנה לחדש את הברית בכול שנה ושנה'; :17בספר היובלים ו 

וכול הבאים בסרך היחד יעבורו בברית לפני אל לעשות ככול אשר  :19ובמגילת סרך היחד ב 
 צווה

 . ולוא לשוב מאחריו מכול פחד ואימה ... ככה יעשו שנה בשנה ...
  

שראל שימרה או אימצה את השיטה שדגלה מסתבר שקהילה מנותקת ומבודדת כביתא י
 בחג חידוש ברית שנתי,

 מה גם שמסורת חז"ל כלל לא הייתה ידועה לבני העדה.
 

 

 

 



 עמדה3: מעמד ההקהל בבית המקדש: 

 : מבוא

 הַקְהֵל וסִיגְד

אחת לשבע שנים, בחג הסוכות של מוצאי שנת השמיטה, מצווה התורה על מצוַת 'הַקְהֵל'. 

 יג: -בספר דברים פרק לא, ימקור הציווי 

 

כוֹת: )יא(  ה בְחַג הַסֻּ נִים בְמֹעֵד שְנַת הַשְמִטָּ בַע שָּ ם לֵאמֹר מִקֵץ שֶׁ ה אוֹתָּ )י( וַיְצַו מֹשֶׁ

ה  ת הַתוֹרָּ א אֶׁ ר תִקְרָּ ר יִבְחָּ קוֹם אֲשֶׁ יךָ בַמָּ ת פְנֵי ה' אֱלֹהֶׁ אוֹת אֶׁ אֵל לֵרָּ ל יִשְרָּ בְבוֹא כָּ

ד כָּ  שִים וְהַטַף וְגֵרְךָ הַזאֹת נֶׁגֶׁ אֲנָּשִים וְהַנָּּ ם הָּ עָּ ת הָּ ם: )יב( הַקְהֵל אֶׁ זְנֵיהֶׁ אֵל בְאָּ ל יִשְרָּ

ל  ת כָּ מְרוּ לַעֲשוֹת אֶׁ ם וְשָּ ת ה' אֱלֹהֵיכֶׁ יךָ לְמַעַן יִשְמְעוּ וּלְמַעַן יִלְמְדוּ וְיָּרְאוּ אֶׁ רֶׁ ר בִשְעָּ אֲשֶׁ

ם ה הַזאֹת: )יג( וּבְנֵיהֶׁ ם  דִבְרֵי הַתוֹרָּ ת ה' אֱלֹהֵיכֶׁ ה אֶׁ מְדוּ לְיִרְאָּ ר לאֹ יָּדְעוּ יִשְמְעוּ וְלָּ אֲשֶׁ

הּ: ה לְרִשְתָּ מָּ ת הַיַרְדֵן שָּ ם עֹבְרִים אֶׁ ר אַתֶׁ ה אֲשֶׁ מָּ אֲדָּ ם חַיִים עַל הָּ ר אַתֶׁ מִים אֲשֶׁ ל הַיָּ  כָּ

 

מְרוּ מטרת המצווה מבוארת בפסוקים: 'לְמַעַן יִשְמְעוּ וּלְמַעַן יִלְמְדוּ וְיָּרְ  ם וְשָּ ת ה' אֱלֹהֵיכֶׁ אוּ אֶׁ

ה הַזאֹת'. התורה קוראת לנו לנצל את ההזדמנות של ההתכנסות  ל דִבְרֵי הַתוֹרָּ ת כָּ לַעֲשוֹת אֶׁ

בירושלים במסגרת עלייה לרגל, לטקס של קריאה בתורה, לימוד וחיזוק המחוייבות לשמירת 

אסיף. בעונה זו עסוק החקלאי מצוות ויראת שמיים. העיתוי מושלם. חג הסוכות הוא חג ה

ה לְךָ שִבְעַת יָּמִים  כֹת תַעֲשֶׁ הישראלי באיסוף יבולי הקיץ, ככתוב בדברים טז, יג: 'חַג הַסֻּ

ךָ'. אלא שבמוצאי שנת השמיטה אין יבול רב לאסוף מן השדות והעם  רְנְךָ וּמִיִקְבֶׁ סְפְךָ מִגָּ בְאָּ

אן ולהלן התבססתי על מאמרו של הרב עמית קולא פנוי יותר לעלייה למקדש ולטקס הַקְהֵל )כ

על סדריה ומהותה של מצווה זו, . shabbat.com/2015/09/18-http://musafבמוסף שבת 

 כתב הרמב"ם בהלכות חגיגה פרק ג )נצטט בדילוגים(:

 

ב. מצות עשה להקהיל כל ישראל אנשים ונשים וטף בכל מוצאי שמיטה בעלותם -א

לרגל ולקרות באזניהם מן התורה פרשיות שהן מזרזות אותן במצות ומחזקות ידיהם 

בדת האמת, שנאמר מקץ שבע שנים במועד שנת השמטה בחג הסכות בבוא כל 

אשר בשעריך וגו' ...  ישראל לראות וגו' הקהל את העם האנשים והנשים והטף וגרך

 הטמא פטור ממצות הקהל שנאמר בבוא כל ישראל וזה אינו ראוי לביאה ... 

ג. אימתי היו קורין, במוצאי יום טוב הראשון של חג הסכות שהוא תחילת ימי חולו של 

מועד של שנה שמינית, והמלך הוא שיקרא באזניהם, ובעזרת הנשים היו קורין, 

א מעומד הרי זה משובח, מהיכן הוא קורא מתחילת וקורא כשהוא יושב ואם קר

חומש אלה הדברים עד סוף פרשת שמע ומדלג לוהיה אם שמוע וגו' ומדלג לעשר 

תעשר וקורא מעשר תעשר על הסדר עד סוף ברכות וקללות עד מלבד הברית אשר 

 כרת אתם בחורב ופוסק. 

את העם, ומביאין  ג. כיצד הוא קורא תוקעין בחצוצרות בכל ירושלים כדי להקהיל

בימה גדולה ושל עץ היתה ומעמידין אותה באמצע עזרת נשים והמלך עולה ויושב 

עליה כדי שישמעו קריאתו וכל ישראל העולים לחג מתקבצין סביביו, וחזן הכנסת 

נוטל ספר תורה ונותנו לראש הכנסת וראש הכנסת נותנו לסגן וסגן לכהן גדול וכהן 

בני אדם, והמלך מקבלו כשהוא עומד ואם רצה ישב  גדול למלך כדי להדרו ברוב

 ופותח ורואה ומברך כדרך שמברך כל קורא בתורה בבית הכנסת ... 

http://musaf-shabbat.com/2015/09/18


 

 נראה שיש בטקס 'הַקְהֵל' מעין חידוש של הברית שנכרתה בסיני. ההתקהלות 

ההמונית, הקריאה בתורה והמחויבות לשמירת המצוות; הם חידוש קריאת הנצח של עם 

ד הר סיני 'כל אשר דיבר ה' נעשה ונשמע'. התורה מבקשת לשמֵר את השגב ישראל במעמ

והחיוניות, הקולות והברקים של אותו מעמד, בתודעת הדורות הבאים. טקסים דומים של 

חידוש ברית סיני וזרוז העם לשמירת תורה ומצוות נערכו במהלך ההיסטוריה של עם ישראל, 

 בדרך כלל בשלבי מעבר:

 מדבר וערב הכניסה לארץ ישראל, חידש משה את ברית סיני עם סיום המסע ב

 בערבות מואב )דברים כח(. 

  עם סיום כיבוש העי וההשתלטות על הר אפרים )לב הארץ(, בנה יהושע מזבח בהר

 עיבל וחידש את ברית סיני )יהושע ח(.

  עם סיום גלות בבל וראשית שיבת ציון, עזרא ונחמיה חידשו את ברית סיני בירושלים

 )נחמיה ט(.

הטקסים התאפיינו בהתכנסות המונית על/סביב הר, קריאה בספר התורה וזרוז העם 

לשמירת המצוות. מאפיינים אלו התקיימו גם בחג הסיגד של ביתא ישראל. נהגו להתכנס 

בכפר גדול ומרכזי למרגלות הר גבוה. טבלו לטהרה ועם שחר עלו לראש ההר עם ספרי 

בעוד יום במה, עליה הונחו ספרי התורה. הקייסים קראו מתוך האורית. בראש ההר הוקמה מ

האורית, התפללו וזרזו את העם לדבוק בשמירת מצוות התורה )להרחבה ראו רשומות 

קודמות בנושא חג הסיגד(. כך נמתחים קווי דמיון ברורים בין מצוות 'הַקְהֵל', טקסי חידוש 

 וחג הסיגד של ביתא ישראל:הברית 

כאן בבית  –אנשים, נשים וטף  –קהלות המונית של כל בני הקהילה מעמד הכרוך בהת .8

 המקדש וכאן בראש הר גבוה. 

קוראים בפני כולם פרקים נבחרים מספר  –כאן המלך וכאן הקייסים  –מנהיגי הקהל  .9

התורה. פרקים העוסקים במחויבות העם לשמירת תורה ומצוות, שכר ועונש וחידוש 

 הברית בין עם ישראל לקב"ה. 

מקום גבוה, התקהלות המונית, קריאה  –בשני הטקסים בולט הדמיון למעמד הר סיני  .10

 בתורה/קבלת תורה וכריתת ברית. 

 הדברים מפורשים בדברי הרמב"ם בהלכות חגיגה ג, ט:

ה הַזאֹת' )דברים לא, יא(  ת הַתוֹרָּ א אֶׁ ר 'תִקְרָּ נֶּׁאֱמָּ ש, שֶׁ כוֹת בִלְשוֹן הַקֹדֶׁ ה וְהַבְרָּ הַקְרִיאָּ

ם, וּלְהַקְשִיב  כִין לִבָּ בִין לְהָּ ן מַכִירִין, חַיָּ עוֹזוֹת. וְגֵרִים שְאֵינָּ ם לָּ יֵש שָּ בִלְשוֹנָּהּ, אַף עַל פִי שֶׁ

זְנָּם לִשְמֹעַ בְאֵ  ה, אָּ דָּ ה וּרְעָּ ה וְגִילָּ ה וְיִרְאָּ נִתְנָה בּוֹ בְּסִינַיימָּ  .כְיוֹם שֶׁ

 כותב על כך הרב אלחנן סמט במאמרו על מצוות הקהל באתר דעת )מעובד(:

. חוויה זו אינה לא נועדה להרבות ידע כי אם להעמיק חוויה הנוכחות במעמד הקהל

לא התכוננות נפשית והַפְנמה מחייבת דווקא הבנה של הדברים הנקראים מפי המלך, א

של גודל המשמעות של המעמד הזה ... הנוכחות של 'חכמים גדולים שיודעים את 



התורה', לצד דוברי לועזית, גרים וטף; מלמדת שמטרת המעמד היא חידוש ברית סיני 

 ולא אולפן ללימוד תורה.

 גם הסיגד נתפס במסורת העדה כחג חידוש הברית שנכרתה בהר סיני. 

איונות רבים שקיימנו לא שמענו עדות מפורשת הקושרת את הסיגד למצוות הקהל. אולם ברי

הדעת נותנת שיש קשר הדוק בין שני מעמדים אלו. סביר להניח שהחיים כמיעוט יהודי 

בסביבה נוצרית, שבתקופות מסוימות הייתה גם עוינת, והניתוק ארוך השנים מעם ישראל; 

קבוע חג חידוש ברית שנתי ולא להסתפק במצוות הקהל הניעו את מנהיגי ביתא ישראל ל

 אחת לשבע שנים.

ההבדל המהותי נעוץ במועד. התורה מצווה על טקס חידוש הברית אחת לשבע שנים; מנהיגי 

ישראל הנהיגו טקסי חידוש ברית בתקופות מעבר; ואילו ביתא ישראל נהגו חג חידוש ברית 

ננסה לעמוד על מקור מנהגם לקיום חג חידוש ברית שנתי! דבר שאין לו זכר או מקור בתורה. 

 שנתי. 

שמיטת קרקעות לא נהגה כלל ועיקר באתיופיה. לא בגלל שזו מצווה התלויה בארץ, שהרי 

תרומות ומעשרות גם הן מצוות התלויות בארץ ונהגו בביתא ישראל הלכה למעשה, עד 

הקיסר הנוצרי צו ם במסגיד. עלייתם לישראל. ראשית כל יבול, צאן ובשר הובאו אל הקייסי

(, שלל מביתא ישראל אפשרות להוריש את אדמתם לבניהם, אלא 1430–1413איצחאק )

אם כן יתנצרו. כך נאמר בצוו )בתרגום מגעז(: 'מי שייטבל כנוצרי יוכל לרשת את אדמת אביו. 

רה על מי שלא יעשה כן יהיה לפלאסי )=גולה, חסר קרקע, נודד('. בהתאם למדיניות זו, שאס

לאריסים על  17-וה 16-כל מי שאינו נוצרי להוריש קרקע, הפכו בני העדה במהלך המאה ה

 אדמתם, רועי צאן או בעלי מלאכה: קדרים, נפחים, אורגים ובנאים. 

הנחה מסתברת היא שגזלת הקרקעות מביתא ישראל היא שדחקה את מצוַת השמיטה, 

ת הוא חג חיוני ביותר לקהילה מבודדת וממילא את מצוַת הַקְהֵל. אלא שחג חידוש ברי

ומנותקת ועליו לא רצו ולא יכלו לוותר. בנוסף לכך, מסורות קדומות מלמדות על קיום של חג 

חידוש ברית שנתי. ספר היובלים קובע את חג השבועות באמצע החודש השלישי )טו סיוון( 

ח מהתיבה ובו ציווי לחידוש הברית. יובלים ו, י  ׂ ז: 'על כן הוקם ויכתב במועד צאתו של נ

בלוחות השמים, כי יעשו את חג השבועות בחודש הזה, פעם בשנה לחדש את הברית בכל 

שנה ושנה'. גם בקומראן, שרבים ממנהגיהם השתמרו במנהג ביתא ישראל, קיימו חג חידוש 

(: 'וכול הבאים בסרך 19, 2; 16-17, 1ברית שנתי ולא אחת לשבע שנים. מגילת סרך היחד )

חד יעבורו בברית לפני אל לעשות ככול אשר צווה ולוא לשוב מאחריו מכול פחד ואימה ... הי

 ככה יעשו שנה בשנה'. 

בזהירות רבה ניתן לשער שביתא ישראל עיצבו חג חידוש ברית, מעין הַקְהֵל, שנתי. את 

חג חידוש הברית  –הקשר לשנת השמיטה אולי שימרו באמצעות ספירת השבע; הסיגד 

 חל שבעה שבועות לאחר יום כיפורים.  –י האתיופ

 

 

 

 



 

ארץ  –אופנים בקהילות שונות בתולדות ישראל  3מעמד הקהל התבטא ב: 4עמדה 

 ישראל, בבל, אתיופיה.  

  (הרב יואל בן נון) 

הרעיון החשוב של 'זכר להקהל' בכל שנה הוא גם היסוד לשמחת תורה בכל שנה עם סיום 
שקיבלו עליהן את מנהג הקריאה  בקהילות שבתפוצות  ,קריאת התורה במחזור השנתי

 .מבבל
אולם הקס שהוציא את הספר   ,לפי פרשות ב'ביתא ישראל' לא נהג מחזור קריאה שלם

  .לקריאה בחגים קרא את כולו, בדומה לעזרא הסופר
סיימו את הקריאה ככל הנראה  -פעמיים בשבע שנים  -במנהג הקריאה הקדום בארץ ישראל 

  עות בסיבוב הראשוןבחג השבו
כות" )קנ"ד סדרים  קס"ז סדרי קריאה כמו ב'כתר( ארם צובא'(, וב"קץ שנת השמיטה בחג הסֻּ

  .הכללית( כמו במסורה
 : לפיכך, 'זכר להקהל' קיבל שלוש צורות שונות

 )שנים 7בארץ ישראל, בדומה ל'הקהל' המקורי )אחת לבסיום שני מחזורי הקריאה 
  יום מחזור הקריאה לפי מנהג בבלבשמחת תורה בכל שנה, בס

ישראל' בסיגד בכל שנה, בחידוש מעמד הברית בדומה לעזרא הסופר )בדחייה של  ב'ביתא
  חודשיים(

  

  (יוסי זיו): תמיכה

 עדות לטקס/חג חידוש ברית שנתי מוצאים גם במגילות מדבר יהודה.
 

 (:213מגילת סרך היחד טור ב )מהדורת קימרון, עמ' 
 

 וכול הבאים בסרך היחד יעבורו בברית לפני אל
 לעשות ככול אשר צווה ולוא לשוב מאחריו מכול פחד ואימה ...

 ככה יעשו שנה בשנה ...
 הכוהנים יעבורו ברשונה בסרכ לפי רוחותם זה אחר זה

 והלויים יעבורו אחריהם
 וכול העם יעבורו בשלישית בסרכ זה אחר זה ...

 בית מעמדו ביחד אל לעצת עולמים ...לדעת כול איש ישראל איש 
כיא הכול יהיו ביחד אמת וענות טוב ואהבת חסד ומחשבת צדק איש לרעהו בעצת 

  קודש ובני סוד עולמים.
 

 הביטוי: 'ככה יעשו שנה בשנה' ...
 מדגיש חידוש ברית שנתית בדומה לסיגד.

 
 : רונן אחיטובתמיכה

טקס כזה מתואר גם בתקופת המלכים אסא ויאשיהו, ראו דברי הימים ב טו, ומלכים ב כג,  .1
 .והוא חזר בכל מעמד של תשובה המונית. אמנם התאריך אינו מתאים

  
אל ההבדלים בין  -יתכן להשוות את המעבר מטקס החל פעם בשמיטה לטקס שנתי  .2

מיים בשמיטה וכאן בכל שנה. עצם כאן פע –קריאות התורה בא"י ובבבל בתקופת התלמוד 
המנהג של קריאת התורה בשבתות קשור, לדעת חוקרים אחדים, למצוות הקהל, שבה לפי 

ולכן יתכן  –פעם בשמיטה; אבל אין זה מעשי  כל התורה פשט הכתובים יש לקרוא את
 .שחילקו את הקריאה הזאת לשבתות בדרכים שונות

  
 



ה בתורה ורוב התפילות סביבו אינן מדגישות את מוקד חג הסיגד הינו הקריא  :5עמדה 

 נושא הכמיהה לירושלים. )שושנה בן דור(

מקומראן לבין ” סרך היחד”ב” המעבר בברית“וטקס ” הקהל“על ההדים האפשריים בין מצות 
זיו חוזר עליהם ומזכיר גם קווים דומים ’ כתבתי כבר לפני שנים ושמחתי לראות שפרופ הסיגד

למצוות הקהל בפירוט יתר. ברצוני להצביע על הידוקי קשר נוספים. כידוע, התפילות 
במובנו המורחב של ” אורית”המרובות ביום הסיגד הן מעטפת למעמד הקריאה מתוך ה

ה באתיופיה וקצת התעוות בישראל( הוא הקריאה מרכז הטקס )אמנם כפי שהי  המקרא.
כ ”עצמה. קראו מתוך האורית את עשרת הדברות, את אחת הרשימות של ברכות וקללות )בד

וכמובן, סיפור חידוש   ח(, מה שהיה נהוג גם בטקס המעבר בברית בקומראן,”כ-ז”דברים כ
הילה לקיום יום הסיגד. הברית בימי עזרא ונחמיה, שהוא העוגן ההיסטורי לפי ההסבר של הק
”, שמע...)“דברים ’ לדברי קס אפרים ציון, גם הפרקים מתוך קריאת שמע המופיעים בס

 .נקראו בסיגד בחלק מן המקומות”( והיה אם שמוע“
בנושא הביטויים של הכמיהה לציון, נראה לי שהעוגן שלהם מוצא את מקומו בקשר של טקס 
חידוש הברית לחידוש הברית שמסופר עליו בספר נחמיה. העם חזר לציון, צם וחזר בתשובה 

במועד זה, שבו היה גם חידוש הברית על בסיס ספר הברית, הוא התורה, שקראו ממנו 
חזרה  -בין היסודות המרכזיים בסיגד: חזרה לירושלים  באותו מעמד. בכך נוצר הקשר

חידוש הברית על בסיס ספר התורה. אלה המעשים שיש לשער נתפסו  –בתשובה 
 .כמבטיחים את הזכות להישאר בארץ

נקודת הכמיהה לציון אמנם חשובה, אך על פי מה שלמדתי על התפילות, הוצאה מהקשרה 
לול המשמעויות של היום. מסתבר שמתוך מעל וזכתה להדגשה מעבר לחשיבותה בתוך מכ

לעשרים תפילות באותו יום, רק שלוש הן נטו על ירושלים וכמיהה אליה. ירושלים נזכרת 
בחלק משאר התפילות, אך לא כנושא מרכזי. וכן יש יותר תפילות הקשורות להודאה על 

 םחטאים, לחזרה בתשובה ולבקשת סליחה באותו יום מאשר תפילות על ירושלי
 

 : הרב יואל בן נוןתמיכה

מעמד 'הקהל' הוא המצווה היחידה בתורה שמעגנת את מעמד 'חידוש הברית' בזמן  .1
 .קבוע, ולא במאורע מכונן

 .לכן הוא המקור היחיד בתורה למעמדים מעוגנים בזמן קבוע, ששורשיהם בימי בית שני
 ?מדוע בקץ השביעית -השאלה הגדולה היא 

 .איננה מספקת -אים יש יותר פנאי לחקל -התשובה שניתנה 
 

 -"ולא העדיף המרבה והממעיט לא החסיר"  -התורה ניתנה לאוכלי מן, שכולם היו שווים בו 
"כי לא על הלחם לבדו יחיה האדם כי על כל מוצא פי ה'  -ומשה השווה את המן לדבר ה' 

כי אסור לאסוף  רק "במועד שנת השמיטה" חל חג סוכות שאיננו גם חג אסיף -יחיה האדם" 
רק כאשר עם ישראל יחזור במידת מה לשוויון  -בו כבעלים, ומה שיש צריך להתחלק בשווה 

כלכלי, אפשר גם לעמוד כשווים לפני ה' ולחדש את קבלת התורה, שחלה בשווה על -חברתי
 .ם-ל-ו-כ

כלומר, בחג  -"מקץ שבע שנים, במועד שנת השמיטה בחג הסוכות"  -לכן מדגישה התורה 
הסוכות היחיד שאין בו אסיף, ואין בו חגיגת שפע של אלה שיש להם, והם אדונים ומספקי 

 .'אוכל ופרנסה גם לגר, יתום ואלמנה במקרה הטוב. השוויון הוא עיקר הברית והתורה לפני ה
 

 -עשרת הדברים  -התורה" ו"דברי התורה" שקראו במעמד 'הקהל' לא היו אלא תקציר " .2
 .ברכות וקללות -ות נבחרות פרשי -קריאת שמע 

חומשים, או אפילו 'משנה תורה', וחכמי ישראל מדעתם  5לא ייתכן, שהתורה ציוותה לקרוא 
 .יקצרו. מראש מדובר בתקציר

כך מקובל היה בחוזי ברית עתיקים )ועד היום(, שהיה נוסח מלא ומפורט )ללומדים מעמיקים, 
 .קלות להמון עם, ובמעמד חגיגיולאנשי משפט(, והיה נוסח קצר, שניתן להבנה ב

 



כיוון  -שנה הייתי ברחבת הכותל עם כעשרת אלפים איש שבאו לשם המעמד  14לפני 
שהתחילו לקרוא )כפסק הרמב"ם( מתחילת ספר דברים, אחרי עשר דקות של הקשבה 

 .התפוגג המתח, והתחילו הקהל לדבר איש עם אחיו
 

עשרת הדברים )כדעת רבי יהודה, בעשר דקות של הקשבה נפלאה אפשר היה לקרוא 
במשנה(, ולקרוא כולם ביחד קריאת שמע מהדהדת. התורה לא דרשה יותר ממה שאפשר 

 .בהמון עם, כשאין קולות וברקים וקול שופר חזק מאד
בני ישראל תמיד ידעו והבינו ש"ספר הברית" ו"דברי הברית", ו"ספר התורה", אינם אלא 

ארון, או מצד הארון, יחד עם התקציר. רק אנשים תקציר, והתורה בשלמותה מונחת ב
מודרניים חדלו להבין שעשרת הדברים וקריאת שמע מייצגים את התורה כולה, בשלמותה, 

 .וקהל עם זקוק לתקציר
 

עזרא הסופר, אחרי הגלות ואל מול המשבר הגדול של נישואי התערובת, הוציא את ספר  .3
ההשראה של כל עדות ישראל מאז ועד היום.  התורה השלם, וקרא ממנו, ולכן הוא מקור

התקצירים נשארו רק בתוך הספר השלם, ורק מתוכו קוראים עשרת הדברים, קריאת שמע, 
 .'פרשיות החגים, ברכות וקללות, וכד

קריאת התורה בשלמותה, אחת )או  -בעולמם של חז"ל  -מכאן התפתחו כיוונים שונים 
 .לשבע שנים, ולבסוף אחת לשנה שתיים(

חידוש הברית  -בעדות אחרות בימי בית שני, ובכלל זה בקהילות 'ביתא ישראל' הקדומות 
 .בכל שנה, וקריאת פרשיות נבחרות כתקציר, לפי המנהג הקדום

 
ובניית חומה נמוכה המקדשת את המתחם מאבנים  העלייה להר ב'חידוש הברית', .4

זהו תיאור מדויק  -מעתי עליו שאנשים ונשים מביאים איתם, הוא המנהג העתיק ביותר שש
 -נון, כפי שנחשף ונחפר על ידי פרופ' אדם זרטל -של הממצא בהר עיבל מימי יהושע בן

 .חומת האבן הנמוכה תוחמת את האתר ומקדשת אותו
אבל העדות בשטח נחשפה דווקא  -ביתא ישראל' חשבו על הר סיני ועל הר הבית בירושלים '

 .ד'(בהר עיבל. )קראו בספר 'עם נול
 

 : יוסי זיותשובה / תמיכה

 טקסי הסיגד באתיופיה שימשו גם במה לפעילות פוליטית.
 לטקס הוזמנו גורמי ממשל מקומיים ומנהיגי העדה שנשאו דברים,

 נזהרו בלשונם וכיוונו דבריהם גם לאזניו של הנציג הפוליטי.
  

 יתכן שמאוחר יותר, כאשר התהדקו הקשרים עם השליחים מישראל,
 והתעצם הוויכוח בשאלת החלת חוק השבות,

 כוונו מנהיגי העדה לתת דגש לנושא ציון וירושלים.

 

 למעשה אנו דנים במנהגים קדומים של קריאת התורה. לסיום אוסיף ש
שני,  –מנהגים שנהגו טרם ביססו חז"ל את המנהג של קריאה מסודרת כל שלושה ימים 

 חמישי ושבת.
 

 ענת ישראלי  -אחרי סוכות כחג השבועות  50מעין שמיני עצרת  : הסיגד4עמדה  

זכיתי לשמוע השבוע שיעור על הסיגד מפי הרב ד"ר שרון שלום, שהעלה סברה שבארץ 

ישראל רווח בעבר מנהג )או לפחות הועלתה האפשרות שיש מקום( לעלות לרגל גם חמישים 

רש בשיר השירים רבה, פרשה ז, יום אחרי סוכות )אמנם לא אחרי יו"כ(, כפי שמרמז המד

ביום השמיני  -פסיקתא דרב כהנא פיסקא כח יפו פעמיך' )ובמקבילה ב סימן ב, ד"ה 'מה

 :עצרת(



  

ש העצרת כנגד יום חמשים רחוקה שתהא חג של העצרת היתה ראויה :לוי בן יהושע א"ר

]אין  וייתון דייזלון ביומיהו לית לחורף הקיץ מן יוצאים שהן ידי על חג של עצרתאלא  ,פסח ל

 בימיהם אפשרות שיצאו ויבואו[.

למה הדבר  משל

למקום  נשואות ומהן ,קרוב במקום נשואות מהן ,הרבה בנות לו שהיו למלך דומה,

קרוב מקוםב שנשואות אלו המלך: אמר ,אביהם המלך שלום לשאול כלם באו אחד יום רחוק.

ולמיתי ]יש אפשרות לכל אחת ללכת ולבוא שוב  למיזל בעונתה אית 

ולמיתי ]אין להן אפשרות ללכת  בעונתה ליזיל לית רחוק במקום שנשואות ואלין ,בזמנה[

עמן ]עד שהן  ונחדי טב יום חד כלן נעבד הכא אצלי כלהון דאינון עד אלא ,ולבוא שוב בזמנה[

 אחד ונשמח עמהן[. כולן כאן אצלי נעשה יום טוב

למיזל ולמיתי ]יש  ביומא אית הקב"ה אמר לקיץ מהחורף נפקין דאינון עד - פסח של עצרת כך

על  חג של עצרת אבל ,אפשרות ביום מימים אלה ללכת ולחזור[

ח רחוקה אינה לפיכך ,קשות דרכים וידות ,קשה דרכים ואבק ,לחורף מהקיץ יוצאין שהן ידי -

למיזל ולמיתי ]אין בימים אלה אפשרות ללכת  ביומיא לית הקב"ה: אמר יום. משים

לה ואומר לישראל מזהיר משה לכך ,ונחדי טב יום חד כלן נעבד הכא דאינון עד אלא ,ולחזור[

 .פעמיך בנעלים' יפו 'מה אומר הוי ,לכם' תהיה עצרת השמיני ביוםכ"ט( ' )במדבר ם

  

אם אכן פגעי החורף בטלו את המנהג בארץ, מובן למה באתיופיה שבה העונות הפוכות 

מאצלנו, דווקא השתרש מנהג של מעין עליה לרגל וחידוש הברית )'חג מתן תורה'( חמישים 

 יום אחרי יו"כ, הסמוך לסוכות.
 

 : יקהת רוזן קושיה

מתוארכים מהתורה והדיון  המדרש משווה בין שמחת תורה )שמיני עצרת( לשבועות. שני אלו

 הסיגד הוא יום בנוסף ומעולם לא שמענו שהוא כתחליף לשמ"ע. רעיוני בלבד-הוא תיאורטי

 

 : חג הסיגד הינו תקנה של יהודי אתיופיה ולא בנוי על מנהג אחר5עמדה 

היא תקנה מאוחרת שתקנו אותה חכמי ביתא ישראל ,ולא  לום חברים ,אני סבור שיום הסגד

כמו הסוברים שיום הסגד התקיים מזמן עזרה וזאת כיוון שהאמנה שכרתו עם ישראל בזמן 

עזרא הייתה חד פעמית ושם כתוב שהיא הייתה בכד תשרי ולא בכט בחשון ,ומה שמנסים 

אה שהיא איננה ראיה להביא ראיה מהמדרש ראויה הייתה עצרת להתרחק מחג חמישים נר

יום אחרי ,והראיה לכך שיום הסגד הינו תקנה  50ודאית אלא הערכה שיום זה התקיים 

מאוחרת ,אני חושב שניתן להביא מאחת התפילות שפותחת את יום הסגד המדברת בעניינו 

של יום ושם מביאים את הפסוקים מעזרה המציינים את תוכן היום ופסוק נוסף מזכריה 

מדבר על סוכות שנחוג שנה בשנה אבל בתפילה ניראה שהסגד נחוג שנה  שבמקורו הוא

בשנה ,וכיוון שכך נראה לומר שחכמי ביתא ישראל כדי לתת תוקף ליום לקחו את הפסוק 

מזכריה המדבר על סוכות ,וכפי ששמתם לב הנני קורה ליום הסגד יום ולא חג ,כיוון שעיקרו 

חגיגה כמו יום כיפור ומה גם שלא מקריבים בו חגיגה  של היוח הוא הוא יום ווידוי תפילה ולא

  לכן מין הראוי שיקראו ליום זה יום ולא חג כך קיבלתי מאחד מרבותי הרב מברטו סלמון

 

 

 



: הסיגד הינו יום חידוש ברית מתקנת עזרא שהשתכח בשאר קהילות ישראל 6עמדה 

 )יקהת רוזן(

 .בקרית מלאכי שלשום הייתי באירוע מרשים לרגל יום הסיגד
 .היה מושקע, מחזק ומרשים

נחוג בעבר בכל קהילות ישראל, או לפחות בקהילות נוספות,  אחד הדוברים אמר שחג הסיגד
וראיה לדבר מספר עזרא. אלא שברוב הקהילות הדבר נשכח, וכאן המקום ליהודי אתיופיה 

"להחזיר עטרה ליושנה" וללמד את המנהג לשאר הקהילות אשר שכחוהו ברבות הימים, ולכן 
לי ואני לא מתחייב שדייקתי. פחות או יש לפעול להנחיל חג זה לקהל ישראל. )הניסוח הוא ש

 .יותר רוח הדברים(
אני מודה שהדבר נראה לי תמוה. ראשית הסיפור בספר עזרא היה לכאורה חד פעמי, ואין 
נראה שאפילו עזרא עצמו ציין את כריתת האמנה וכו' יותר מפעם אחת, וכל שכן אין אזכור 

 .שזה הפך לחג לדורות
א"י ובבל וקהילות מרכזיות נוספות מתועדת היטב מזה אלפי שנית ההלכה והמנהג בקהילות 

 .שנה, וקשה לי להאמין שלא מצאנו אזכור למנהג שרווח
 

 .אך יתכן שאני טועה ודווקא כן יש אזכורים כאלה. לא חקרתי את הנושא
 

האם מישהו מכיר או שמע על אזכורים של מנהג  -וכאן אני פונה לחברי הפורום הנכבד 
 ?ג דומה לו במקורות קדומים או חדשים של קהילות אחרותהסיגד או מנה

 

 תמיכה: ברול ווללין

היום אני הייתי בכותל בסגד כידוע שיש ציבור שנוהג לקיים את היום בכותל בניגוד לארמון 

הנציב ושמעתי מעין הדברים האלה שיום הסיגד כחג או יום תפילה נתקן ע"י עזרא כמסופר 

ילת 'ביתא ישראל' היחידה ששמרה מה שכולם שכחו ועלינו בספר עזרא פרק ט' אלא שקה

מוטלת אחריות להחזיר את היום לכלל עם ישראל, את הדברים האלה שמעתי מהרב משה 

סלומון שאמר אותם בפני הציבור שהיה שם, אפשר ליצור איתו קשר ולשאול מה מקור 

לפי אומדן המציאות  הדברים, כי נראה שמסתבר לומר שחכמי אתיופיה תיקנו את היום הזה

בזמנם ובסיס התקנה מושתת על ספר עזרא נמצא שלפי הסבר זה רק הקהילה הכירה את 

 ... היום החשוב והנכבד הזה

 הקשר / תמיכה: הרב שמשון לוינגר

בספרי עזרא ונחמיה נזכרים כמה תאריכים בהם התכנסו לתפילה, תענית ותשובה, למשל 
,ט(, ובעשרים וארבעה לחדש השביעי )נחמיה ט,א( 'חדש התשיעי בעשרים לחדש' )עזרא ט

ועוד, אך לא מצאנו שקבעו תאריכים אלו כימי תפילה ותענית לדורות. הצומות היחידים 
  ,שנקבעו לדורות היו הצומות הקשורים בחורבן הנזכרים בנבואת זכריה

 
' שבו נוהגים מקבילה ל'סיגד' במנהגי כל עדות ישראל הוא מנהג 'המשמרה' או 'יום כיפור קטן

כל ערב ראש חודש להתענות להתפלל ולשוב בתשובה, לקראת ראש החודש שהוא 'זמן 
ובהשראתם  16-כפרה לכל תולדותם'. המנהג מתועד לראשונה אצל מקובלי צפת במאה ה

פשט לכל העולם היהודי. קשה לדעת אם מקובלי צפת יצרו מנהג חדש או אימצו מנהג קדום 
 .צות הגולהשנהג בא"י או באחת מאר

 
לגבי מנהג 'ביתא ישראל' יש לציין שלא רק ערב ראש חודש כסלו היה יום תשובה ותענית 
אלא כל ערב ראש חודש. ייחודו של ערב ר"ח כסלו היה שלא היה רק יום תפילה ותענית 

ליחידים אלא יום של התכנסות כללית, אולי לקראת זמן הקציר שחל באתיופיה בחודש כסלו 
 .הצלחת הקצירוהתפללו על 

 



התרבו המקרים שיחידים מ'ביתא ישראל' הגיעו כפליטים או שבויים  16-מכיוון שבמאה ה
הרי לא יהיה בלתי  -למצרים ולא"י, וכך נתוודעו אליהם הרדב"ז ור' עובדיה מברטנורה ועוד 

סביר לשער, שהרעיון להתענות בערב ראש חודש הגיע לחכמי צפת מבני 'ביתא ישראל' 
 .ליהםשהגיעו א

 
על ההקבלה בין ה'סיגד' למנהג של כל עדות ישראל לעשות בכל ערב ראש חודש 'יום כיפור 
 -קטן', ועל הקבלות לרעיון של 'חידוש הברית' בהגותם של רש"ר הירש והרי"ד סולובייצ'יק 

 -עמדתי בהרחבה בתגובותיי למאמרו של ד"ר יוסי זיו, חג חידוש הברית', באתר 'מוסף שבת 
 .'שוןמקור רא

 
כדאי לציין שבתחילת ספר נחמיה נזכר צומו של נחמיה 'בחדש כסלו', היינו ראש חודש כסלו, 
כשנודע לו על מצבם הקשה של היהודים בירושלים. נחמיה צם ומתפלל עד חודש ניסן שבו 

 ,.נעתר המלך לבקשתו ושולח אותו ליהודה כפחה כדי שישקם את ירושלים
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


