
 מסורת העדה בישראל

 שימור וויתור

 מבוא 

כל בשר בחלב; והחזרה משמעו ביתא ישראל לא הכירו את פירוש חז"ל ש'גדי בחלב אמו' 

. הם פירשו את לא הייתה מוכרת להם מלמדת על איסור אכילה, הנאה ובישולההמשולשת 

הפסוק כפשוטו. אסור לשחוט את הגדי כל עוד הוא יונק ובוודאי שלא לבשלו בחלב אמו, 

שהרי יש במעשים אלו אכזריות רבה. פרשנות זו תואמת את חלקו הראשון של הפסוק. 

יא בֵית ה' אֱלֹהֶיךָ, לאֹ תְבַשֵל גְדִׁ  כּוּרֵי אַדְמָתְךָ תָבִׁ ית בִׁ מּוֹ. ושיעורו, שמות כג, יט: 'רֵאשִׁ י בַחֲלֵב אִׁ

על אף שציוויתי להביא אל בית ה' את ראשית ביכורי האדמה, בעלי חיים אל תביא בית ה' 

מראשיתם. תמתין עד סוף תקופת היניקה ורק אז תשחט, תבשל לעצמך או תקריב. ציווים 

הבנים', דומים מופיעים בפסוקים: 'אותו ואת בנו לא תשחטו ביום אחד', 'לא תיקח האם על 

ו'שבעת ימים תחת אמו ומיום השמיני והלאה יֵרָצֶה לקרבן'. בהנחה שלפי פשוטו של מקרא 

אין איסור אכילת בשר וחלב, אין צורך לתרץ כיצד מגיש אברהם לאורחיו בן בקר עם חמאה 

ב יז, כט: 'וּדְבַש וְחֶמְאָה -וחלב, וכך מובנת התקרובת שמגישים אנשי מחניים לדוד. שמואל

 ֹ תוֹ לֶאֱכוֹל'.וְצ ד וְלָעָם אֲשֶר אִׁ ישוּ לְדָוִׁ גִׁ  אן וּשְפוֹת בָקָר הִׁ

פרשנות ברוח זו מצאנו אצל פילון האלכסנדרוני ואצל רבים מהמפרשים המסורתיים, 

שמקבלים את הלכת חז"ל למעשה אך לא נמנעו מלפרש בדרך הפשט שלא תמיד תואמת 

 וני, ריקאנטי ועוד.את ההלכה. כך פירשו: רשב"ם, אבן עזרא, חזק

מכיוון שהפרדה בין בשר וחלב הם מרכיב מרכזי במטבח היהודי, כבר בראשית המפגשים בין 

, החלו בני הקהילה לאמץ את המנהג היהודי 1867ביתא ישראל ויהודי העולם, החל משנת 

המקובל. לכן כולם מצהירים שבאתיופיה לא אכלו בשר וחלב. אולם, בשיחות אישיות עם 

שבאתיופיה לא הפרידו בין בשר חוקר מסורת הקהילה רים שבקהילה, נאמר ליוסי זיו המבוג

 וחלב. להלן דברים ששמע יוסי משולה מוּלה בחורף תשע"ד:

למדתי באולפנת צפירה. באחד משיעורי תורה, הסבירו לנו בהרחבה מדוע כתוב בתורה 

וֶי, בשר בקר שלוש פעמים 'לא תבשל גדי בחלב אמו' ... אבל אצלנו בבית אכל ו בתיאבון רב קִׁ

 ברוטב סמיך של חמאה. שתקתי, התביישתי לְסַפֵר ... 

יצא הרב חיים נחום לשליחות מטעם חברת 'כל ישראל חברים' כדי לבדוק את  1905בשנת 

( הוא מעיד שאינם מפרידים 47מצבם של ביתא ישראל. ביומן שכתב עם שובו מהמסע )עמ' 

כילת בשר עם חלב מופיעות גם בספרה של יעל כהנא 'אחים בין בשר לחלב. עדויות על א

. יהודה סיוון, שנשלח 1972-1973. כהנא גרה בוולקה למשך כשנה בשנים 65שחורים', עמ' 

מטעם המחלקה התורנית של הסוכנות היהודית, מעיד על אי  1957את כפרי הקהילה בשנת 

 ידיעת הפרדה בין בשר לחלב.

רי היה לפרש את הפסוק כפשוטו והעדויות על הפרדה בין בשר כנראה שמנהג הקהילה המקו

 וחלב הן תוצאה מבורכת של השפעה יהודית על מנהג ביתא ישראל. 

זוהי דוגמא אחת מני רבות לשאלת אופן שמירת מסורת הקהילה בישראל בהשוואה למסורת 

ם בני חז"ל. מהו היחס בין מסורת ביתא ישראל בללותה למסורת חז"ל וכיצד מתמודדי

 הקהילה עם הפערים בין המסורות בישראל? 



 העמדות:

ביתא ישראל לא הכירו את איסור בשר בחלב היום כבוד גדול.  –בעבר לא הכירו  .1

 , דלמא החוזרת במצוות רבות.בלו את מסורת חז"ל בהגעתם לישראלאך ק

"לא תבשל גדי בחלב באתיופיה נהגו לאכול בשר )עוף( וחלב יחד. האיסור 

פורש כאיסור שחיטת הגדי כל זמן שיונק מאמו. בארץ בכבוד להלכה ורצון שלא ..."אימו

לנתק את הקהילה משאר קהילות ישראל מקבלים הקיסים את פירוש חז"ל לאיסור 

אכילת בשר וחלב ואף שמירת שעות ביניהם. כך ביתא ישראל נוהגים כלפי הלכות 

ישראל )קידוש בשבת שחל ביום  רבות, תוך וויתור על המסורת האתיופית לטובת כלל

כיפור, ספירת העומר, תפילין וציצית, יומיים ראש השנה(. למרות זאת ישנם מנהגים 

עקרוניים יותר עבור בני העדה עליהם הקייסים אינם מוותרים גם כאשר הם שונים 

יולדת או  -מהלכות חז"ל. )הימנעות מברית בשבת או בבית כנסת, מניעת כניסת טמע

ת כנסת, הימנעות מגע במת או קבר, הבאת מנחת כסף לבית הכנסת בשבת( גופה לבי

  )קסס סימאי אליאס(

ולעיתים מוסברים על רקע תקנות  כללי המסורת של ביתא ישראל שונים מהלכת חז"ל .2:

שאלות הנובעות ממושגי הלכת חז"ל קשים להשלכה על מסורת ביתא ישראל. דווקא  עזרא.

הכרת מנהגי הבית השני ותקנות עזרא הסופר מסיעות בהבנת מסורת הקהילה. חז"ל פרשו 

כגון  א כדברי חכמים אך בני הקילה ראו בהם כדין תורה והקפידו עליהם מאודזאת תקנות ער

חמרת הטהרה בישראל מימי בית שני משתקפת בעדה . פריצת הרותבדיני חיתון ומעש

 ומסבירה היטב את השאלות הנ"ל.  )יוסי זיו, הרב יואל(

ביתא ישראל קרובים בגישתם ההלכתית  עיקר ההבדלים טמונים בשיבושי הזמן והמרחק:. 3

, מסורת , החמרה בעשיית סייג לתורהאל מסורת חז"ל, ומנהגם שונה לעיתים עקב שוני פרשני

שלא הגיעה אליהם, או שיבושי הזמן והמרחק שהשכיחו מהמסורת, אך וודאי שלא מהתנגדות 

   לחז"ל. )הרב שמשון לוינגר( 

גם על חשבון מסרותם.  יהודי אתיופיה אז והיום מתמסרים לאחדות האומה הישראלית .4

קבלו מצוות לכן מאידך דבקים במסורת אבותם הייחודית כאשר אין בכך פגיעה באחדות העם. 

 והנחת תפילין.איסור בשר בחלב רבות כגון 

, המשך לימוד . למרות מאמצי האיחוד של ביתא ישראל ישנו יחס של זלזול כלפי מסורתם5

 .מסורת הקהילה מעמיקה את ההערכה ואהבה למסורתם

 

 הדיון: 

היום כבוד גדול. ביתא ישראל לא הכירו את איסור בשר  –בעבר לא הכירו   :1עמדה 

  בחלב אך קבלו את מסורת חז"ל בהגעתם לישראל, דלמא החוזרת במצוות רבות.

 )קסס סימאי אליאס( 

 

ישר כוח לד"ר יוסי זיו ולכל המשתתפים על המדע והחשיפה של מנהגי יהדות אתיופיה וזה 

 אנשים שלא מכירים את מנהגים או הלכות של יהדות אתיופיה.תרומה גדולה בעיני להרבה 

  
להחסיר בעובדות, ובלי  יהודי אתיופיה מבלי חשוב מאוד לומר את המנהגים האמתיים של

 להתנצל
מבחינת הדת ,לצערי יש  היו בטעות גמורה שיהודי אתיופיה נבוך כאילו או להרגיש

ואף למחוק את מסורת  שחיים בתחושה הזו וכל הזמן מתנצלים ומנסים לטשטש חברה
,ע"י התרחקות שלהם מהמנהגים והמסורת לפעמים בצורה קיצונית מדי, במקום  אבותיהם

יות ועם זה להתמודד מעדיפים לברוח מזה לחקור ולמצוא את הסיבות והעובדות האמית
 ,והרבה פעמים זה לא עוזר ולהפך.



לאורכם בעיקר שנה  400חשוב לציין עלפי ההיסטוריה באתיופיה היה שלטון יהודי למעלה מ 
לא קשה להעריך שמספרם  ,צבא יום ,היו גם אנשי חינוך ואנשיהאת סדר  ואנשי דת הכתיב
הם שפסקו וכתבו את ההלכות והמנהגים של ששמעתי   .עשרות מיליונים  של היהודים היו

כי אחרי שהנצרות השתלטה לא ניתן היה לשמור  העלפשעברו מאוחר יותר  ,יהודי אתיופיה
קטן ונרדף הומספר היהודים אותם שרפו או החרימו  נוצריםהכתובים.  סממנים יהודים

  . המשכו את המנהגים והמסורת בעלפה
 כהקדמה.  אמר מוסגרזה היה לי חשוב לומר במ

   
איך הקסים נוהגים  ,אני רוצה להתייחס לשאלה של ברוך בקשר למנהג אכילת בשר וחלב

 .כיום
כלל ישראל בהפרדה בין בשר וחלב, לפחות באכילה  עלהקסים נוהגים כיום כמנהג המקובל 

אצל ובכלים לגבי כמה שעות ממתנים בין חלב לבשר אני לא יודיע להגיד בוודאות במיוחד 
 .מקפידים גם על שעות  ך הקסים הצעיריםהקסים המבוגרים א

של הפסוק  בקובץ המצורף לגבי הסברה   לגבי המנהג באתיופיה ד"ר יוסי זיו הסביר מצוין
זה  את "לא תבשל גדי בחלב אמו" ,באתיופיה אכן נהגו לאכול בשר וחלב בעיקר בשר עוף

שמעתי מאבי ומורי  בשר וחלב ביחד אך שמעתי מהרבה אנשים אני בעצמי לא זוכר שאכלתי
שר או רגע לפני מיד אחרי שאכלו ב אכן נהגו לאכול או לשתות חלב הקייס מהרט אליאס זצ"ל

 מקובל מאוד באתיופיה. חמאה זה היה מנהג כן בשלו עוף עם שאכלו בשר במיוחד
  

וחלב  לשאלתך ברוך מדוע הקסים קיבלו את המנהג המקובל בארץ בקשר הפרדה בין בשר
 אם הם לא נהגו באתיופיה כך ?

 לא רק בחלב ובשר הקסים קיבלו את השינויים אלא גם במנהגים אחרים.
. רוב הקסים לא עושים קידוש ביום שבת שחל יום כיפור למרות המנהג באתיופיה 1  : כגון

שחרית טועמים כדי שלא יהיה ברכה  בשבת עושים קידוש לכבוד שבת אחריחל יום כיפור שכ
טלה אך לא מברכים ברכה אחרונה כי לא עושים סעודה אלא אחרי הטעימה בגודל של לב

 ביס ממשכים את הצום והתפילה.
י"ב בסיוון אך  פסח וחוגגים שבועות ב ספירת העומר באתיופיה נהגו לספור משביעי של  .2

ו'  בארץ קיבלו את המנהג של כלל ישראל ספירה מחג ראשון של פסח וחוגגים את שבועות ב
 בסיוון.

 . באתיופיה לא נהגו לחגוג ראש השנה יומים אך בארץ מקבלים את המנהג וחוגגים יומים .3
בארבע כנפות של הבגד בארץ רוב הקסים   . באתיופיה לא הניחו תפילין ולא שמו ציצית4

 הצעירים לובשים טלית מתחת לבגד ומנחים תפילין בבית הכנסת ןעוד.
   

 . הסבות לכך 
 לא רוצים לנתק את הקהילה שלהם משאר עם ישראל . הקסים1
 . זה לא דבר עקרוני כל כך מבחינת האמונה שלהם , לכן היתרון עולה על החיסרון.2
 . מכבדים את ההלכה לא רוצים להתנגש עם ההלכה כמה שניתן.3
  

מוכנים הקסים לוותר על   ולא  אך יש מנהגים שהקסים לא מקבלים אותם כפי שנוגים בארץ
 ה .ז
  
 . לעשות ברית ביום שבת אם חל יום השמני של הנולד ביום שבת לכן דוחים ליום ראשון.1
. לא עושים ברית בבית הכנסת , האישה וכל משאיתה בבית לא מגעים לבית הכנסת 2

ולא תבוא   יום בבת , כפי שכתוב בפרשת תזריע "לא תיגע בקודש 80יום בבן, ו 40במשך 
הודי אתיופיה הוא מקדש מעט מבחינה קדושתו עד היום כך שמרו למקדש" בית כנסת אצל י

 באתיופיה על קדושת של בית הכנסת .
יהיה הנפטר בגדולתו בתורה , לא נוגעים בגופה   . לא מבאים גופה לבית הכנסת ככל שלא3

 ולא בקבר.
 . כסף מצווה שמבאים בשבת המתפללים אשר הכינו אות מיום שישי .כפי שכתוב בדב' טז,4

 טז



"ולא יראה את פני ה' ריקם . איש כמתנת ידו "......כפי שגם הרב שרון שלום ציין בספרו 
 מסיני לאתיופיה .

. יהודי אתיופיה לא מקיימים יחסי אישות בשבת, כפי שכתוב בספר ויקרא ט"ו , י"ח " ואשה 5
 אשר ישכב איש אותה שכבת זרע ורחצו במים וטמאו עד הערב.

  
תי לומר ראשית אנחנו בני העדה אסור לנו להמעיט ובערכה של ההלכה . לסיכום משניסי6

של אבותינו אלא דווקא מהמקום הזה של המסורת המנהגים היפים משם צריך לצמוח ע"י 
כפי שעושה ד"ר זיו וכפי שעשה הרב ד"ר שרון  מהעולם התלמוד  מציאת מקורות והסמכתות

 שלום ואחרים

 

 : יאסו דג'ןשאלה

 ס ישר כוח על התייחסותך לדברי ברוך דבריך החכימו אותי מאודשלום לקס אליא
 :אני רק רוצה לשאול על המנהגים שהבאת שהקסים נוהגים אותם

בנוגע לאיסור אישות בשבת הזכרתה שיש איסור משום שיש טומאה בכך        .1
אבל לכאורה היכן הוזכר איסור טומאה בשבת לכל היותר מה שהוזכר זה איסור 

שבת "מחלליה מות יומת " כלומר לעשות חולין ולא לטמאה ויש לחלק מושגי חילול 
 חול וקודש וטמאה וטהרה ?

בנוגע להבאת כסף בשבת לבית הכנסת הפסוק שהבאת נאמר על המקום        .2
אשר בחר השם )ירושלים(ולא על המקום שאנו בחרנו לבנות בו את בית הכנסת 

אלא אפשר להגיע גם במהלך השבוע כמו ולבית הכנסת לא מגיעים בשבת בלבד 
שאנו מוצאים בימנו ומדוע לא לשנות מנהג זה כמו שאמרת שקיבלנו מנהגים אחרים 

 לא קיבלנו עלינו ?

בנוגע לברית בשבת אנו יודעים שקורבנות כגון תמיד דוחים שבת וזה משמע        .3
לי במועדו"  מפסוקי התורה המפורשים "מאת קורבני לחמי לאישי תשמרו להקריב

ואם נאמר בברית ביום השמיני משמע אפילו יוצא בשבת אם זה שמיני שלו ואין בעיה 
 של פיקוח נפש?

וגם בנוגע לקיום בריתות בבית הכנסת הרי בימנו כולנו טמאי מתים וגם יש        .4
הרבה נשים ואנשים שמגיעים לבית הכנסת ואתה לא יודע אם נטהרו ואני אומר 

לא נוהגים בדיני טומאה וטהרה כמו באתיופיה וכיוון שכך בכל בית  בצער רב שכבר
אחד מבני המשפחה טמאים ואחרי טומאה זו לא מצינו שהם הולכים אל הנהר או 

למקום מים חיים ונטהר ואז יוצא שאין לנו תוספת טומאה בנגיעה נוספת רק בכוהנים 
לאיסור קיום ברית  יש בעיה תוספת טומאה כך שאני לא מבין מה הבעיה המהותית

 בבית הכנסת בימנו?
 חשובה: קסס סמאי אליאס תשובה 

 .אני אנסה לענות בקצרה
 לגבי איסור יחסי אישות בשבת 

בית כנסת ניחשב כמו בית מקדש אצל יהודי אתיופיה לכן   כפי שציינתי בכתיבה הקודמת
מקדש קוראים לבית הכנסת "בתה מקדס" . גם בהלכה אני חושב בית כנסת נחשב 

כאלה אומרים כאשר בית המקדש נחרב אבני בית המקדש התפזרו לכל העולם   יש  מעט
 . בנו בית כנסת  איפה שאבן בית המקדש נפל

 .ולכן קדושת בית הכנסת הנו כי מעט ברמה של בית המקדש
יהודי אתיופיה ראו בבית הכנסת מקדש לכל דבר , לכן לא מבאים טומאה לבית הכנסת ולא 

ם לבית הכנסת כלומר כאשר איש ואשה מקימים יחסי אישות הם טמאים כפי טמאים באי
 . התורה אומרת טמאים עד הערב ולכן לא יכולים לבוא לבית המקדס



לגבי הבאת כסף יהודי אתיופיה מבאים בכל פעם שמגעים לבית הכנסת לא רק בשבת ואני 
לא בשבת אך בימי חושב גם עדות אחרות כי מבאים כסף בכל פעם שבאים לבית הכנסת 

 . חול אני ראית שמבאים כסף ושמים בקופת צדקה
כך לא יראה ריקם לא רק בשבת אלא בכל פעם שאתה מבקר בבית הכנסת לכן הכסף לא 

 . נחשב כמוקצה
 

כל   כנגד  בנוגיע לאיסור ברית בשבת בדיוק מחשש שמה יהיה חילול שבת כי מצוות השבת
 .חילול שבת וכך גם המצוות
יהודי שלא  שבברית לא מצוין עונש כזה או אחר למש יעבור את יום השמני כלומר נכוןמכיוון 

לא  עשה ברית לא יכול לבוא בקהל ה' אך יהודי שדחה את הברית מיום השמני ליום התשיעי 
 מצוין עונש כזה או אחר כפי שציינתי לעיל

א ידחה את הברית סוברים כדי של השמיני יהודי אתיופיה ובכל זאת התורה ציוותה ביום
גם בגלל העונש הכבד למחללי שבת וגם שלא כתוב עונש כזה אוחר לש יעבור  מתאמי נוחות

 . את יום השמיני
 .יהודי אתיופיה קבעו ששבת דוחה ברית ולא להפך

 
 לגבי הטענה שכולנו טמאים כיום

ומאה לכן אך הקסים מנסים למנוע להוסיף טומאה על ט בוודאי כל בר דעת יודיע זאת כיום ,
 לציבור ההולך עמם מורים זאת וברוך השם הציבור שומיע

ברכתה )חלה לשבת( לשבת  -לכן אישה בנידה לא מגיע לבית הכנסת ואיפילו לא מכינה דבו
 בביתה

גם אישה שיולדת לא רק שהיא לא מגיע גם משפחתה שנמצאים עמה לא מגעים לבית 
 . ך עליון ליהודי אתיופיהכי קדושת בית הכנסת )ביתה מקדס( הנו ער הכנסת

 
 : חנניהתמיכה

א. בתרגום התורה לאמהרית אין הבדל בין טמא לחול, שניהם מתורגמים בשורש ר.כ.ס. " 
 ימירכסו מות ימות".

ב. בית הכנסת באתיופיה היה כבית מקדש, ולכן גם שחטו בו קרבנות. ואם כן חל עליו הדין 
 של :"ולא ייראו פני ריקם."

המוסף של שבת הקריבו באתיופיה ביום שישי, ופירשו שהקרבן הוא לכבוד ג. גם את קרבן 
 שבת, אבל לא בשבת.

ד. זה שטמאים באים לבית הכנסת שלא כמנהג הקהילה, אינו מצדיק להתיר כניסת יולדת 
 ותינוקה לשם. לא צריך להוסיף עוד קלקול.

 שאלה:  )הרב יואל בן נון(

 להבנת התורה, ולהבנת ההיסטוריה של ההלכה:לדיונים האלה יש להם חשיבות עצומה  
 

פשט הפסוקים בספר שמות, אכן יכול להתפרש כפי שאנו שומעים מעדויות הקייסים, אף 
שלדעתי הפסוק קשור בעונה של חג האסיף, היא עונת ההמלטה הקדומה והטבעית )כעבור 

, והגדי יוכל כמה שבועות, חודש/חודשיים יצמח בארץ ישראל עשב טרי אחרי הגשם הראשון
 .להיגמל מחלב אמו
"לא תזבח / לא תשחט / על חמץ דם זבחי, ולא  -רגלים  3מצוות כנגד  3לדעתי, יש בפסוק 

חג הקציר /  "ראשית בכורי אדמתך ..." )כנגד -ילין חלב חגי עד בקר / לבקר זבח חג הפסח" 
 .אמו" כנגד חג האסיף בחלב ו"לא תבשל גדי -השבועות 



את הפירוש של 'ביתא ישראל', אבל חשוב לי לדעת האם מישהו מן  זה לא סותר כלל
באתיופיה מנע הסבר  ואולי ההבדל האקלימי והחקלאי הקייסים שמע אי פעם הסבר כזה?

 ?כזה
 

"לא תאכלו  -אבל הרבה יותר חשוב לי לדעת מה חשבו ומה הסבירו על הפסוק בספר דברים 
הלכת  מצד הפשט, -אמו"  בחלב לא תבשל גדילהיך, -כל נבלה ... כי עם קדוש אתה לה' א

)"משסמך אותו הכתוב לנבלה"(, כי הוא שונה בברור מפסוקי  חז"ל בנויה על הפסוק בדברים
אמו", מהקשר של מצוות  בחלב שמות, כלומר, התורה עצמה הרחיבה את "לא תבשל גדי

 .חגים, להקשר של איסורי אכילה ועם קדוש
כלשהו על פרשנות 'ביתא ישראל' לפסוק בספר דברים, וזה  לכן, חשוב לבדוק אם יש מידע

שגם בהלכת חז"ל איננו אסור מן התורה, אלא  ,'בחלב חיוני הרבה יותר מאשר שאלת 'עוף
 .חכמי המשנה אסרו( מדרבנן )וגם לא כל

 

 תשובה: 

אמו" לפסוק "לא תואכלו כל נבלה ..כי  בחלב לגבי שאלת סמיכות של הפסוק "לא תבשל גדי
 ."קדוש אתה עם

מה שידוע לי שאין התייחסות לסמיכות של הפסוק לנבלה , כי בתרגום מגאז לאמהרית או 
מעברית לגאז אני לא כל כך בקיא לשלבים או לכמה תחנות עבר העברית עד תורגם 

 . לאמהרית
בכל אופן בפסוק בספר דברים יש תוספת מילה ואף מיקוד איזה סוג של גדי לא 

 . גוד לפסוק בספר שמותאמו בני בחלב לבשל
 "י"ד , כ"א , כתוב " יפיילון טבות באנתו וותת אתקקלא  בספר דברים

 ."יפיילון=עז, טבות= גדי, אנתו=אמו, וות= חלב, אתקקלו= אל תבשל כלומר :
משלא מופיע בספר שמות אין את   אמו , יש תוספת של מילה עז בחלב את גדי עז לא תבשל

 . התוספת של עז
 וחלב יחדיו. בשר לענייו דעתי מוציא את האפשרות לפרש לא לאכול  בכלל בפסוק הזה

 

 תמיכה

 - תודה רבה לקייס סמאי שהאיר את עינינו לנוסח המדויק של הפסוק בספר דברים, בגעז
עוד לא הספקתי לבדוק את הנוסח בתרגום השבעים, אבל אני יודע מזמן, שבמגילת המקדש 

אמו" מן הפסוק של איסור נבלה, ושמירת  בחלב תבשל גדימקומראן השמיטו כליל את "לא 
 .' ''עם קדוש לה

קיג עד קטו(, אני  על הפסוק הזה )חולין דף בחלב בשר מכיוון שחז"ל בנו את ההלכות של
לגעז לא השמיט, אלא  מבין שהכיתות אשר חלקו עליהם השמיטו אותו לגמרי, והנה התרגום

 .הרחיבלצמצם, ולא ל הוסיף מילת 'עז', כדי
והנה מתברר, שבימי בית שני התנהל פולמוס גם על פסוק זה בספר דברים, ועל פירושו 

נוסח המסורה בפסוק, ההסמכה לנבלה, ולשמירת 'עם קדוש לה' ', הוא שעומד  -ההלכתי 
ביסוד הלכת חז"ל, ומי שלא קיבל )אז( את הלכות חז"ל אלה, שינה בפסוק, או אף השמיט 

  .אותו
ה של הקייסים למנוע התבדלות דתית של העדה מכלל שבטי ישראל, למעשה, ההכרע

ראויה  ולשמור מנהגים רק בנושאים שאין בהם חשש של פילוג ופיצול האומה היהודית,
 .יישר כוח גדול - להערצה ולאהבה

 



כללי המסורת של ביתא ישראל שונים מהלכת חז"ל. שאלות הנובעות ממושגי   :2עמדה 

הכרת מנהגי הבית השני דווקא לכה על מסורת ביתא ישראל. הלכת חז"ל קשים להש

ערא קנות ת תאהקהילה. חז"ל פרשו  מסורתותקנות עזרא הסופר מסיעות בהבנת 

. פריצת החמרת כדברי חכמים אך בני הקילה ראו בהם כדין תורה והקפידו עליהם מאוד

הנ"ל.  הטהרה בישראל מימי בית שני משתקפת בעדה ומסבירה היטב את השאלות 

 ( , הרב יואל)יוסי זיו

 

נובעים כולם משורש אחד. החלת הגדרות ומאפיינים של ההלכה נשאלו בשיח הקשיים ש

התלמודית והרבנית על ההלכה האתיופית. בני העדה שמרו במסירות נפש במשך דורות 

רבים על הלכה, שהיא קרובה במהותה ובאופייה להלכות קדומות שנהגו בעם ישראל, 

כאלו או אחרים, בימי בית שני טרום תקופת חז"ל. ההלכה האתיופית מאופיינת בהיקפים 

בהיצמדות לפשט הכתוב, בחשיבה דיכוטומית של אסור ומותר, העדר תקנות וגזרות ומעל 

לכול, נטייה לחומרה ושמירה קנאית על מסורת אבות. לשאלות רבות ששאלתי השיבו 

 אבותינו עשו'! הקייסים את משפט המחץ: 'אנחנו עושים מה ש

אתה שואל על הבחנות בין מושגי 'קודש וחול' למושגי 'טומאה וטהרה', שינוי מנהג, מילה 

דוחה, שבת וכדומה; כל אלו זרים לחלוטין להלכה האתיופית. זו לא השפה אותה מדברת 

 ההלכה האתיופית, ולכן השאלות אינן במקומן. כעת נעבור לדוגמאות שהבאת:

מנהגן של קבוצות רבות בימי בית שני, לסלק מיידית כל טומאה מנהג ביתא ישראל, כ

ולהקפיד מאוד על טהרה; 'פרצה טהרה בישראל'. התורה מתייחסת לשכבת זרע כגורם 

ם אֶת כָּל בְשָרוֹ וְטָמֵא  כְבַת זָרַע וְרָחַץ בַמַּיִׁ מֶּנּוּ שִׁ י תֵצֵא מִׁ יש כִּׁ לטומאה. ויקרא פרק טו, טז: 'וְאִׁ

. יחסי אישות כרוכים אם כן בטומאת שכבת זרע. ולכן בהלכה האתיופית יש עַד הָעָרֶב'

להיטהר מיידית לאחר יחסי אישות, אין להיכנס למסגיד או לגעת בספר תורה קודם היטהרות 

 וברור שאין לקיים יחסי אישות בשבת. 

למנהגים קדומים אלו שרדו רמזים ברורים בספרות חז"ל. מעיד התלמוד הבבלי במסכת 

רכות דף כב עמוד ב: 'עזרא תקן טבילה לבעלי קריין'. אולם, תקנתו לא התקבלה. סיכם ב

ה: 'כל הטמאין רוחצין ידיהן בלבד -ופסק הרמב"ם בהלכות תפילה ונשיאת כפים פרק ד, ד

כטהורין ומתפללים ... וכבר בארנו שעזרא תיקן שלא יקרא בעל קרי בלבד בדברי תורה עד 

אחר כן התקינו אף לתפלה שלא יתפלל בעל קרי בלבד עד שיטבול  שיטבול, ובית דין שעמדו

... וכבר בטלה גם תקנה זו של תפלה לפי שלא פשטה בכל ישראל ולא היה כוח בציבור 

 לעמוד בה'. 

לא היה כוח בציבור לעמוד בתקנת עזרא, אך לביתא ישראל היה כוח! הם לא ידעו שהתקנה 

 בענייני טהרה.בטלה והמשיכו לקיימה כדרכם המחמירה 

ובדומה לכך, ברית המילה כרוכה בטומאה. התינוק יונק והאם טמאה לאחר הלידה. ולכן לא 

מלו במסגיד ולא בשבת. סביר שגם עצם פעולת המילה והריפוי נחשבו למלאכה האסורה 

 בשבת. למנהג ביתא ישראל שבת אינה נדחית לעולם, אפילו לא מפני פיקוח נפש. 

את ההלכה האתיופית יש להכיר את ההלכה בימי בית שני טרום תקופת לסיכום. כדי להבין 

 חז"ל.

כעת נעבור להערתו של יהודה שרון בעניין הקראים. כבר במאה הרביעית לפני הספירה קבע 

: 'שני גדלים השווים לגודל שלישי שווים ביניהם'. ולכן טבעי שנמצא דמיון בין אוקלידס

הקראים וביתא ישראל. שתי הקבוצות נצמדו לפשט הכתוב ולא פסקו הלכות בהתאם 

לתושב"ע. אלא שתהום עצומה פעורה בין אלו לאלו. הקראים הכירו את ספרות חז"ל 

אל לא הכירו וקרוב לוודאי שאם היו מכירים והספרות הרבנית שלאחריה וכפרו בה. ביתא ישר



מצרים( בשו"ת דברי דוד,  16-היו מקבלים. כתב על כך רבי דוד בן זמרא )הרדב"ז, המאה ה

 אבן העזר, שאלה ה:

ואע"ג דאיכא ספק אחרינא שהרי כל אלו החאבישיש הדרים בארץ כוש הם מתנהגים 

ים( שהם דרים בתוך הרבנים דהני מילי אלו )הקרא הקראין ... מ"מ מסתברא לי כדת

אלו ועל כיוצא בהם )הכופרים  ורואים דברי חכמים ומלעיבים ומלעיגים עליהם, על

בתושב"ע( אמרו מורידין )לבור( ולא מעלין )וגורמים למיתתם בעקיפין( והם המשפחה 

אבל אלו הבאים מארץ כוש הם משבט דן בלי ספק הארורה אשר כתב הרמב"ם. 

, אבל אם היו קבלה תפשו להם פשטי הכתובים הם חכמים בעליומפני שלא היו ביני

ז"ל והוי כתינוק שנשבה לבין הגויים ...  מלמדים אותם לא היו פוקרים בדברי רבותינו

 ואפילו אם תמצא לומר שהדבר ספק מצוה לפדותם.

 : יוסי זיו בשם הרב מנחם וולדמןקושיה
 

 .מתקנת הטבילה של עזרא ליהודי אתיופיההעיר לי בצדק, הרב מנחם ולדמן, שאין ראיה 
 .ולא תקנה יהודי אתיופיה ראו בטבילה לאחר טומאת שכבת זרע דין תורה

 
 : הרב יואל בן נון תשובה

הם שסברו שהרחבה זו איננה דין תורה, ולכן ניתן  -הביטוי "תקנת עזרא" הוא לשון חז"ל 
 .לבטלה

בעיקר של איסורי החיתון, והן נשענות על בספרי עזרא ונחמיה מופיעות הרחבות שונות, 
למשל, בעזרא ט' אין הבחנה בין שבעת עמי כנען לבין מצרי ולבין עמוני  -פסוקים בתורה 

 .הכל נתפס כדין תורה ומואבי, וכך הדבר בפרטי האיסורים באמנה )נחמיה פרק י'(.
עמים אם חל ולא כן בהלכות חז"ל ובפוסקים, שחלוקים על איסורי חיתון שלא משבעת ה

עליהם הלאו של "ולא תתחתן בם", ראו רמב"ם הל' איסורי ביאה פרק י"ב ושם ב'כסף 
משנה', וגם הרמב"ם שנקט לשון עזרא להלכה אוסר מן התורה רק דרך חיתון, וזעמו על 

 .הבועל נכריה מתפרץ שם בלשון רעיונית, מעבר לגדרי ההלכה
"מדבר תורה", או "מאליהם" )ירושלמי  חז"ל נחלקו גם אם קבלת המעשרות באמנה הייתה

 לוהים אשר נתנה ביד משה-שביעית פרק ו'(, אף שלשון האמנה היא הרחבות מ"תורת הא
...". 

גם היום אנו שומעים תקנות וסייגים בלשון מרחיבה, כאילו מדובר בדין תורה, וכל מבין יודע 
להבחין בין מקום המקדש  שמדובר בגזרה או בתקנה, כגון, האיסור לעלות להר הבית, מבלי

 .לבין מחנה לויה, ולבין תוספות הורדוס, ובהתעלמות ממחלוקות בפוסקים
 

דורות אחרי עזרא ונחמיה נחלקו היהודים בין אלה שחשבו את הסגנון הלוחמני של עזרא 
למשל, אם המוני עם חדלו לגמרי  -ונחמיה כ'תקנות', שמותר לדון בהם מחדש ואף לבטלן 

לבין אלה שקיבלו את שפת עזרא  -א בתורה עקב תקנת הטבילה בשחרית להתפלל ולקרו
ונחמיה כפשוטה, ולא רצו לשמוע על ביטול 'תקנות' עזרא, כי ראו בהן דיני תורה גמורים 'כפי 

 .'שקיבלו מאבותיהם
כך למשל, הגמרא בשבת )( אומרת "בימי נחמיה בן חכליה נשנית משנה זו", שכל הכלים 

 -וחזרו והתירו  -"התירו )חכמים(  -ואחר כך  -משלושה כלי אוכל קטנים(  אסורים בשבת )חוץ
וחזרו והתירו, עד שאמרו כל הכלים ניטלים בשבת )לצורך פעולה מותרת( )חוץ מכלי עבודה 

 .מובהקים(
 

והלוא כולכם יודעים היטב, שאבות אבותיהם של 'ביתא ישראל' לא קיבלו את ההיתרים ההם 
ו אותם בטבילות טהרה, ועוד בעניינים רבים. בשפתו של עזרא בשבת, כשם שלא קיבל

ובסגנונו לא היה מדובר ב'תקנה' אלא בתורה, והוויכוח שאחריו היה על השאלה אם הסגנון 
 .נבע מצורכי המאבק, או שיש לקבלו כפשוטו הזה

לכן, חומרות הטהרה של עזרא, כמו חומרות השבת של נחמיה, חשובות מאד להבנת 
 .של יהדות בית שני בכלל, ושל מנהגי 'ביתא ישראל' בפרטהמקורות 



כל זה מוסבר בהרחבה בפרק מספרי 'זכור ושמור' )על השבת והחגים(, העומד לצאת לאור 
 .בהוצאת 'תבונות', בע"ה

 
 : הרב שמשון לוינגר קושיה

תקנת עזרא' של טבילה לבעלי קרי לפני תפילה ולימוד תורה, אינה עניין לדיני טומאה 
וטהרה. הרי זבים, מצורעים וטמאי מת מותרים בתפילה ותורה אף שטומאתם חמורה 

בהרבה מטומאת בעל קרי. לא אסר עזרא אלא לבעלי קרי 'כדי שלא יהיו תלמידי חכמים 
מצויים אצל נשיהם כתרנגולים'. תקנה זו בטלה מאוחר יותר משום שרוב הציבור לא יכלו 

 .לעמוד בה
 

סיבה אחרת שהקפידו על הטבילה, והיא שה'חברים' היו מקפידים לאכול חולין  ברם, היתה
בטהרה. כשבטל אפר פרה אדומה, שוב לא היה ניתן להקפיד על אכילת חולין בטהרה, 

 .שוב אין לו דרך להיטהר -שכיוון שנטמא אדם בטומאת מת 
 

זרא', ורבים בדורות האחרונים, חידשו מקובלים וחסידים את הטבילה משום 'תקנת ע
מקפידים לטבול כל בוקר, ולכל הפחות כל ערב שבת, לאו דוקא משום טומאה, אלא משום 

תוספת טהרה, ככהן הטובל טרם כניסתו לעבודת הקודש גם אם הוא טהור לגמרי )אולי גם 
 .כדי לבטא את חידוש הברית עם הקב"ה מדי יום ביומו(

 
 

 : הרב יואל בן נון תשובה
)ורבנים חשובים נוספים( צודקים ביחס ל'תקנת עזרא' כפי שחז"ל פירשו  ברור שהרב לוינגר

 .אותה והבינו אותה, ואין לי ספק שהם צדקו בהבנתם זו
 

אולם עזרא ונחמיה לא דיברו בשפה זו, ואם תופסים את לשונם באופן מילולי, זה הרבה יותר 
 .ניקרוב לניסוחים של 'ביתא ישראל', ושל קבוצות שונות מימי בית ש

 
 : יוסי זיותמיכה

 כהשלמה לדברי הרב יואל בן נון,
 חשוב לזכור שעזרא פעל המאה החמישית לפני הספירה,

 והתלמוד נחתם במאה השישית לספירה.
 כלומר, יש פער של כאלף שנה בין האירוע )תקנת עזרא( לתיעוד בתלמוד.

  
 יתכן שחובת היטהרות מכל טומאה התרופפה בתקופת שיבת ציון,

 עניינים רבים אחרים, כגון: נישואי תערובת, שמירת השבת והחגים ועוד.כמו 
 עזרא פועל לתיקון הדבר ולהחזרת עטרה ליושנה בנושא שמירת הטהרה.

  
 ההגדרות המפורטות, כגון: טבילה לפני לימוד תורה או תפילה,

 כמו גם הנימוק, שלא יהיו מצוין אצל נשותיהן כתרנגולין,
 ספרות חז"ל ולא של ראשית ימי בית שני.נושאות אופי של 

  
 הכול נכתב כהשערה, שעדיין זקוקה לביסוס.

 
 
 
 
 
 



ביתא ישראל קרובים בגישה ההלכתית אל חז"ל, ומנהגם ): הרב שמשון לוינגר 3עמדה 
שונה לעיתים עקב שוני פרשני, מסורת שלא הגיעה אליהם, או שיבושי הזמן והמרחק, 

 שמשון לוינגר(ולא התנגדות לדעתם. )הרב 
א. 'ביתא ישראל' טובלים משום טהרה, כפי שהפרושים שקיבלו עליהם 'חברות' נהגו לטבול 
כדי לאכול חולין בטהרה. אחרי חורבן הבית בטלה אצל כלל ישראל טהרת הפרה האדומה, 

ונשארה רק טבילת בעלי קרי, שאף היא היתה מסורת מעזרא, ובטלה מאוחר יותר בתחילת 
  .םימי האמוראי

 
ב. לעומת זאת, אצל בני 'ביתא ישראל' לא בטלה הטהרה, כי המשיכו לעשות פרה אדומה, 

כמו שנהגו להקריב קרבנות במקומם. אף שהוא מחוץ למקדש ושלא היו להם כהנים 
המיוחסים לאהרן. נראה שסברו שאחרי חורבן הבית חזרנו למצב של 'כי לא באתם עד עתה 

היתר הבמות )וממילא גם מי שאינו כהן רשאי להקריב(. יש אל המנוחה ואל הנחלה', וחזר 
 .דיעה כזו בגמרא, אלא שלהלכה נפסק שלא כך

 
ג. כתבי הקודש של ימי בית שני מלאים בתקנות, כגון: 'והעמדנו עלינו מצוות לתת שלישית 

השקל בשנה לעבודת בית אלקינו )נחמיה י(; 'ושאר העם הפילו גורלות אחד מן העשרה 
רושלים' )שם יא(; 'קיימו וקבלו היהודים עליהם ועל זרעם להיות עושים את יום ... לשבת בי

(; ומנהגו  ימי משתה ושמחה, כאשר קבלו עליהם ועל זרעם דברי הצומות וזעקתם' )אסתר 
 ,של דניאל להתפלל שלוש פעמים ביום לכיוון ירושלים

 
ורה'. הרי בשום מקום בתורה לא ד. גם רבים ממנהגי 'ביתא ישראל' הם באופן ברור 'סייג לת

קרבה. חז"ל החמירו על 'שניות לעריות', ו'ביתא -נזכרה דרישה לבדוק שבעה דורות של אי
ישראל' החמירו עד 'דור שביעי'. הדרך של מציאת 'אסמכתא' בכתובים לסייגים ותקנות, 

 'מצוייה הן אצל חז"ל והן אצל 'ביתא ישראל
 

ביתא ישראל' מיו"ט של פסח, כמסורת חז"ל, אלא שהם ה. חג השבועות נמנה גם במסורת '
סברו כ'סלקא דעתא' שבגמרא שמונים משביעי של פסח, וחז"ל הכריעו שמונים מיו"ט 

הראשון, כדמשמע מיהושע 'ויאכלו מעבור הארץ ממחרת הפסח'. הרי שמסורתם של 'ביתא 
מחרת השבת' על ישראל' קרובה יותר למסורת חז"ל יותר מאשר לדעת הכיתות שפירשו 'מ

  .''שבת בראשית
 

מקור ראשון',  -ו. בתגובותיי למאמרו של ד"ר יוסי זיו, 'חג חידוש הברית', באתר 'מוסף שבת 
הראיתי: שיש מקבילות לרעיון של חידוש הברית ביום הכפורים בהגותם של רש"ר הירש 

 ...ורי"ד סולובייצ'יק, והם ודאי לא קיבלו את תורתם מהכיתות של בית שני
 

ז. שם הראיתי שזמנו המקורי של ה'סיגד' היה בכ"ט בכסלו. 'ביתא ישראל' נהגו צום בתאריך 
של חנוכה, וכן נהגו 'צום אסתר', אך לא חגגו את חנוכה ופורים. שיערתי, ש'ביתא ישראל' 

סברו שאחר החורבן בטלו גם חנוכה ופורים,)כשאר ימי השמחה שנהגו בבית שני על 
תחת שמחה ציינום בצום. חידוש הברית שהיה בימי נצחון החשמונאים תשועות ונצחונות( ו

 .'צויין ב'סיגד' שבכ"ט בכסלו, ותפילת אסתר צויינה ב'צום אסתר
 

 :כללו של דבר
לא צריך לשייך את מסורת 'ביתא ישראל' לכיתות, שצמחו ב'חברה הגבוהה' של הכהנים, 

שפשתה באותם חוגים. הם התנתקו בתקופת ההתיוונות ממסורת  אחרי דיכוי ההתיוונות
האבות, ולכן גם כשחזרו ליהדות קיבלו רק את הכתוב ודחו את המסורת, הרי לא כבודם של 

אריסטוקרטים לקבל תורה מבני המעמדות הנמוכים. וכבר עמד על זה ר' יצחק אייזיק הלוי 
וסי ספרד ופורטוגל שחזרו ליהדות, והיו בעל 'דורות הראשונים'. תופעה דומה קרתה אצל אנ

 .בהם שסירבו לקבל את התורה שבע"פ ממנה נותקו בתקופת התבוללותם
 



הפרושית, אלא  ביתא ישראל' דומים יותר במסורותיהם ובדרכי חשיבתם ההלכתית ליהדות '
שהמרחק עשה את שלו, ולכן בחלק מענייני 'דאורייתא' הגיעו למסקנות אחרות, והרבה 

 .ות והסייגים לא הגיעו אליהם כללמהתקנ
 
 

על אכילת חולין בטהרה הקפידו ה'חברים' בימי בית שני, כך שבעצם היתה הקפדה על 
זהירות מטומאה בכל אורחות החיים, וכפי שנהגו גם 'ביתא ישראל'. במצב זה, תוספת 

 ההקפדה גם להימנע מלימוד ותפילה לבעלי קריין, היתה עוד פרט במערכת הטהרה ולא
 .היתה בולטת

 
אחרי החורבן, כשכבר אי אפשר היה לשמור על הטהרה בכלל, נשארה רק ההקפדה על 

טבילת בעלי קרי, והיא הפכה לקשה מאד כי אנשים כבר לא הורגלו לשמירה יומיומית על 
 .טהרה

 
יעידו המקוואות הרבים שנמצאו מתקופה  -כמה רווחה ההקפדה על הטהרה בימי בית שני 

 .זו

 

 : הרב יואל בן נון תשובה

ממסורות 'ביתא  חלק גדול שאפשר לפרש אני מסכים בהחלט עם הרב ש' לוינגר,
ומנהגיהם לפי מה שאנו מכירים בספרות חז"ל, אולם לא זו השפה שלהם, ולא זו  ישראל'

 -היתה השפה בימי בית שני. התקנות שנזכרו בספר עזרא אינן קשורות למקור בתורה 
ורה, השתמשו בלשון תורה, גם אם היה מדובר בגזרה או בתקנה לפי במקום שעשו סייג לת

 .חז"ל
 

ביחס ללוח ולמועדים, ברור ש'ביתא ישראל' קרובים לחז"ל, ולא לכיתות בית שני, וזהו הנס 
הגדול ביותר ביכולת ההישרדות שלהם תחת עול הכנסייה האתיופית, בארץ בה נוהג הלוח 

כל שנה היו 'ביתא ישראל' יוצאים ממצרים עם "החדש  -השמשי הדומה ללוח המצרי הקדום 
 ."הזה לכם ראש חדשים

 .הפלא הזה לא מפסיק לרגש כל מי שמבין תורה, עם גילוי יד ה' בהיסטוריה
 

יהודי אתיופיה אז והיום מתמסרים לאחדות האומה הישראלית גם על חשבון  :3עמדה 

ין בכך פגיעה באחדות העם. מסרותם. מאידך דבקים במסורת אבותם הייחודית כאשר א

 הרב יואל בן נון()

הקס סמאי אליאס הסביר בבהירות רבה אלו ממנהגי העדה הוא מקפיד לשמור עליהם 

 -ה' אחד ושמו אחד  -אחדות האומה הישראלית עומדת מעל לכל - בארץ, ואלו לא, ומדוע

 .תורה אחת לעם אחד

 
שבועות בו' בסיון, וביתא ישראל בי"ב בסיון לכן, פיצול בלוח החגים, שרוב עם ישראל יחוג 

 .)החל מחר(, זו פגיעה קשה מאד ומסוכנת מאד באחדות האומה הישראלית
גם אם רוב עם ישראל יתנהל לפי הלוח הקבוע של רס"ג, וביתא ישראל לפי תצפית ירח, 

חמורה שכולם מסכימים שהיא היא דין התורה, ואז פסח יצא בהפרש יום או יומיים, זו פגיעה 
 .ומסוכנת באחדות האומה הישראלית

אם רוב עם ישראל השומרים כשרות יפרידו בין בשר לחלב לפי הלכות חז"ל, וביתא ישראל 
וזו תהיה פגיעה קשה, כי לא יוכלו  יעמדו על מנהגם, גם זה ייצור פילוג חמור בין העדות

נות )שזו הסיבה לאיסור למניעת חתו לאכול זה אצל זה, ובידול כזה בסעודות מוביל תדיר גם
משפחה  יין ופת של נכרים(, בנוסף לכל החששות בחתונות )רק השבוע הרגעתי חששות של



מעולי קוצ'ין, שהבן מתחתן ברוך השם עם בת מעולי אתיופיה, ואמרתי להם שפסק הרב 
 .עובדיה יוסף הוא הקובע, ואני שמח בשמחתם, בברכת ה'(

מסורת  ישראל, אין שום מצווה בבשר וחלב, ויש כאןגם לפי פירוש ביתא  -חשוב להוסיף 
 .תורה שבעל פה, שלא הגיעה לעדה

 .כך גם בתפילין
 

המנהגים שהקסים מקפידים עליהם אין בהם שום חשש של פילוג בעם ישראל,  לעומת זה,
גם לא בין השומרים והמקפידים, כי גיווני מנהג כאלה יש רבים בין כל העדות בישראל, ולכן 

 .עליהם כמסורת העדה שומרים
לשמור על ייחודה של  -בספרו של הרב שרון שלום מוסברת היטב מדיניות זו במקומות רבים 

 .העדה, יחד עם השמירה על אחדות ישראל בארץ
 

חשוב לי לציין, שגם בימי בית שני היו כיתות שפרשו מירושלים בגלל הקפדות בטהרה, ובגלל 
לים(, ואילו ביתא ישראל נשארו נאמנים לירושלים מחלוקות על לוח המועדים )ספר היוב

תמיד, ושמרו על לוח המועדים לפי הירח כמו בירושלים, ולא נגררו אחרי הפילוג של היובלים, 
אף שראו בו מדרש מקודש, כך שהנאמנות של העדה לאחדות האומה איננה חדשה, ובזכות 

 .ירושלים-בעלייתם לארץ ציון זה זכינו להתאחד עמהם
 

 :4ה עמד

למרות מאמצי האיחוד של ביתא ישראל ישנו יחס של זלזול כלפי מסורתם, המשך לימוד 

 מסורת הקהילה מעמיקה את ההערכה ואהבה למסורתם

 קסס סמאי אליאס 

יהודי אתיופיה קרי המנהיגות הרוחנית הקסים חשובה להם אחדות האומה ועושים הכל על 
להפך יש   אמתית בצד השני  ין קבלהמנת לשמור על האחדות הזאת אך לצערי הרב א

 . וחוסר סובלנות וסבלות בחלק מהרבנים ובראשם הרבנות הראשית  זלזול
לאחרונה שמעתי שעל אג'רה )האוכל העיקרי של יהודי אתיופיה( מברכים שהכול נהיה 

 בדברו
ל נכל הזדעזעתי לשמוע , מה זה אומר שמותר לאכול אנג'רה בפסח? זה נכון שאינו אני פשוט

דגן אך משהוא בדק מדוע לא נכלל מחמשת מני דגן? או משהו בדק את אופן  מחמש מני
זה ועוד הרבה מנהגים או הלכות  במה הוא שונה מחיטה ושעורה ?  טפיחתו של הדגן הזה

של יהודי אתיופיה לא זוכים בלשון המעטה ליחס כל שהוא מצד הרבנות הראשית בכללותה 
 .להפך

 
ספירה של יהודי אתיופיה מתחיל משביעי של פסח ויצאו ב י"ב בסיוון  באשר לחג שבועות לפי

, אך בדיוק מהסיבה הזו שאחדות העם חשובה להם , הקסים כופפו את עצמן והתאימו את 
ללא משמעות דתית ממשית אלא  התפילה והחג לו' בסיוון יב' בסיוןן נשאר רק לאזכור בלבד 

כמובן קסים לא באו בקריאה לקהילה לשיבוט ביום רק לצורך משתה שהיו עושים באתיופיה , 
 .הזה מכל מלאכה ולנהוג כיום טוב אלא מאפשרים לנהוג כמנהג המקום

למרות מנהג יהודי אתיופיה להקפיד על לחם עוני לכן לא אכלו דברי חלב או  כך למאכלי פסח
לציבור לנהוג דברי בשר אלא אכילה של מצות שנאפו יום יום , ובכל זאת לא באו לקרוא  לא

 . ואך ורק לפי מנהגי אבותיהם
רק יום אחד אך בארץ מצאו שומרים  אתיופיה שמרו כך גם ביום שני של ראש השנה יהודי

 . יומים וקיבלו עליהם באהבה
 ועוד

לסכום מה שאני בא לומר יהודי אתיופיה אומרים פתחו לנו כחודו של מחט ואנחנו נפתח כבר 
 את כל השער



ים מנהיגי הקראים ללכת איתם כי אנחנו דומים להם אך דחו אותם מכל לא פעם פנו לקס
 . וכול

 : הרב יואל בן נון תשובה

 לקס סמאי אליאס ולכל אהובינו ביתא ישראל
 

 -גם רב גדול שלא למד חושן משפט, לא ידון ולא ישפוט  -אין טעם להיעלב ממי שלא מבין 
 .גם אם הוא יודע ש"ס בעל פה ומי שלא ראה מעולם מראות טהרה לא יפסוק בדמים

אני מברך המוציא לחם מן הארץ על כל סעודת קבע משביעה, אם רגילים לאכול כך בימינו, 
כי ברמב"ם בתחילת הלכות ברכות מוגדר החיוב מן התורה באכילת מזון, ולא באכילת פת. 

 .השאלה לדעתי באינג'רה היא, האם בישראל זה נחשב פת לסעודת קבע
סיבת הגזרה על אורז וקטניות בפסח, במה שדומה לדגן )כך כתוב ב'מרדכי'  זו לדעתי גם

 .בפסחים(
 

שהתעמקו באהבה במנהגי ביתא ישראל ומבינים בהם  רבנים וחוקרים אלו הצד השני שלכם
 .כפי כוחם, גם אם אנחנו עדיין מעטים

 
להם לב אבן אין טעם לכעוס עליהם, אלא להתפלל עליהם, שה' יהפוך  -מי שליבם לב אבן 

 .ללב בשר, כנבואת יחזקאל )ל"ו( לעתיד
 

 תמיכה: קס סמאי אליאס 
הקושי של חלק מהחברים אם נומר את האמת זה לקבל את הלכות של יהודי אתיופיה אילו 

או התפיסה שלהם שיהודי אתיופיה היו בטעות הלכתית לכן אין להם   במעט , כי האמונה
כמה מנהגים זוטרים אפשר לקבל גם זה בעירבון  זכות כאן בארץ להציע שום הלכה אולי

,כשאני אומר חלק  מוגבל ,וזו הבעיה העיקרית לדעתי שלא מביאה אותנו לדילוג אמתי
מהחברים אני מתכוון לחברי הרבנים או תלמידי ישיבה יוצאי אתיופיה להדגש חלק ולא כולם 

 . ואפילו חלק קטן
הנם יהודים טהורים ששמרו תורה ומצוות אם אנחנו נצא מנקודת הנחה שיהודי אתיופיה 

בדרך שלהם אולי קצת שונה בדרך הרבנות אך כשרה למהדרין , ובכל זאת לנהוג כרוב העם 
בארץ לשפר חלק וההלכות והמנהגים של יהודי אתיופיה זה היה מתקבל בברכה ובחפץ לב 

ם לך את כל אצל יהודי אתיופיה בכלל ואצל המנהיגות הרוחנית בפרט אך כשבאים ושוללי
ואומרים כל החליפה שלבישתה היא לא רק ישנה אלא   זכויותיך הדתי וסמכויותיך ההלכתית

וגורם להסתגרות ולהתגוננות ומאידך לדחייה ולשנאה של   היא פויה , זה בוודאי פוגע
 . מתנגדך

 
ההלכתית הרבנית ואני  דווקא את מקורה לעומק ונחקור אני חושב הגיע זמן שכולנו נרד

וח שנמצא הרבה מחנה משותף לדרך הנהגה של יהדות אתיופיה המקורית במקום בט
ההלכתית של יהדות עתיקה ומיוחדת ומאתגרת באותה  לתלוש כל פעם משהוא בשורשיה

 . מידה
 שבת שלום

 .   
 תמיכה: מברט זאגי 

מסכים עם כל מילה. יהודי אתיופיה פתוחים ללמידה אבל הצד השני לצערי מגיע בגישה 
מזלזלת. כפי שלמדתי יהדות איתיופיה דומה ליהדות המקורית אז מאיפה נובע הזילות. כתוב 

בנביאים על קיבוץ גלויות ועשרת השבטים שאבדו וכו'. האמת היא שאת יהדות איתיופיה 
אולי הגיע הזמן שהצד הרבני גם יחקר, אני בטוח ומעלה לכל ספק חוקרים ובודקים לעומק. 

שלא ירצו לשמוע על כך. זו הגאווה שתורתנו הקדושה מזהירה אותנו מאיתה. אני בעד 
וחייבים להפסיק להוריד את הראש בפני אמירות שנוגעות  -שנלמד את המסורת שלנו 

לכל דבר יש התייחסות   נכון. באינטרסים זרים ...אצלהם לא ידעו וכו' ...זה פשוט לא
 .במסורת של הקהילה פשוט צריך להמשיך לחקור וללמוד ולהקשיב לקסים ולמבוגרים



 
 
 
 

 

 

 

 


