
 טקס ברית המילה
 המנהג הקדום

 

 השאלה
 

 מבוא
, ג(: 'וּבַיּוֹם , אנו פוגשים שוב את הציווי המוכר לנו כבר מימי אברהם )ויקרא יבבפרשת תזריע

לָתוֹ'. מקובל הדבר שבמעמד הברית, בברכת 'אשר קידש ידיד מבטן',  שַר עָרְּׁ מִינִי יִמּוֹל בְּׁ הַשְּׁ

מעניקים שם לרך הנולד. דומה שמקור המנהג נעוץ בקביעת שם חדש לאברהם ביום מילתו 

הָיָה שִמְּׁ  רָם וְּׁ ךָ אַבְּׁ לאֹ יִקָרֵא עוֹד אֶת שִמְּׁ תַתִיךָ'. )בראשית יז, ה(: 'וְּׁ רָהָם כִי אַב הֲמוֹן גּוֹיִם נְּׁ ךָ אַבְּׁ

מקור נוסף לקריאת שם בברית המילה מופיע בפרקי דרבי אליעזר )פרק מח(: 'רבי נתנאל 

אומר, ראו אבותיו של משה תארו של משה כמלאך אלהים, מלו אותו לשמונה ימים וקראו 

ם ב, ב[ ותרא אתו כי טוב הוא'. שמו יקותיאל. רבי שמעון אומר, טוב קראו אותו, שנאמר ]ש

 אולם, לא כך היו פני הדברים בכפרי ביתא ישראל.

וכיצד הם  ,ברית המילהטקס שסביב מה אנו יודעים אודות מנהג ישראל הקדום ביחס ל

 מתבהרים לאור מנהג יהודי אתיופיה?

  העמדות:
נהגו במקור טקס המילה וקריאת השם  -ס ברית המילה התפתח לאורך הדורות טק .א

   :בנפרד
ת הנידות שם שהה התינוק עם אמו כל ימי טומאתה. בביקט ,רית המילה באתיופיה נהג מחוץ לכפרב

   על כן טקס סעודת השמחה וקריאת שם לתינוק נהג רק לאחר טהרת האישה וחזתה לביתה.
גם במסורת חז"ל טקס ברית המילה לא כלל את ברכת היין וסעודת מצווה עד לתקופה 

 מאוחרות יחסית המעיד על היותו תוספת מאוחרת למנהג הקדום. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 הדיון:
 טקס המילה וקריאת השם נהגו בנפרדבמקור : 1עמדה 

 
במרג'ם גוד'ו בקרב יהודי אתיופיה בארץ מוצאם, ברית המילה הייתה טקס שולי שנערך מחוץ לכפר, 

)בקתת הדם(, שבה ישבו הנידות והיולדות. בטקס לא השתתפו בני משפחת היולדת, שכנים וחברים, 

מכיוון שלא רצו להיטמא. את התינוק מָלָה אחת הנשים, בדרך כלל אחת מקרובות המשפחה, אך 

גברים לעולם לא גבר. אישה ממילא נמצאת במחזוריות של טומאה ופוקדת תדיר את בקתת הדם. ה

 לעומת זאת כלל לא התקרבו לאזור זה.

הטקס החגיגי נערך מאוחר יותר בכפר, ארבעים יום לאחר לידת בן ושמונים יום לאחר לידת בת, 

כמוזכר בפתיחה לפרשת תזריע )ויקרא יב(. ביום זה היולדת הייתה צמה, מרבה בטבילות טהרה 

ה טהורה אל ביתה, שם המתינה לה בנהר )מקווה לא היה מוכר בביתא ישראל( ולפנות ערב שב

 סעודה חגיגית לכבוד הלידה ובמעמד זה ניתן שם לבן או לבת שנולדו.

תופעה נוספת מעניינת היא ריבוי השמות. באתיופיה נהגו לתת לתינוק כמה שמות. כך מוצאים אנו 

שירה של  שילד נקרא על ידי אביו בשם מסוים ועל ידי סבו, דודו או דודתו בשם אחר. בפרפרזה על

 זלדה: לכל איש יש שם שנתנו לו אביו ואמו, סבו וסבתו, דודו, דודתו ושכניו....

 תמיכה
העדר הסעודה מברית המילה עולה יפה גם עם העדר ברכת הגפן משלושת המקורות 

החז"ליים המביאים את ארבעת מרכיבי הטקס היהודי הקדום, במלואם )דבר נדיר וייחודי 
 :לכשעצמו(

 ""על המילה -ברכת המוהל 
 ""להכניסו -ברכת האב 

 ""כשם שנכנס -מענה הקהל 
 ."בשארו שם מבטן וחק "אשר קדש ידי -ברכת המברך 

 
אף הארוכה והמפוייטת(  -כל אלו מופיעים בלשונם המלאה )ובמקרה של ברכת "אשר קדש" 

כרת הן בתוספתא, הן בירושלמי והן בבלי, בקרבת נוסח גדולה מאד, אך ברכת הגפן לא נז
בהם כלל! לראשונה היא מופיעה, כאפשרות!, בסרע"ג. למרות זאת, אצל רס"ג היא אינה 

מופיעה כלל, ואצל רשב"ן )המאוחר לרס"ג בלמעלה ממאה שנים( היא מופיעה בליווי ההערה 
"אם אפשרי", ללמדך שמקומה כלל לא היה מובן מאליו, אף לא במחצית הראשונה של 

 .12-המאה ה
 

של הולד כחלק מן הברית, מופיעה בסרע"ג. לעומת זאת מרס"ג וייתכן שגם גם קריאת שמו 
 .מרשב"ן, שנראה ששמו של הולד ניתן לו עוד טרם המילה

 

 

 

 

 

 


